عقيده اورعقيدت!

تالیف کم تالیف محضرت مولا نامفتی سیدمختارالدین شاه صاحب منظله کر بوغه شریف خلیفه مجاز برکة العصر شخ الحدیث حضرت اقدس حضرت مولا نامجموز کریامها جرمدنی نوّ را لله مرقده



# مُعَالِمُكَا

الحمد لِلهِ و كفى والصلوة والسلام على خاتمِ الانبِيآءِ وعلى عِبادِهِ الذِين اصطفى، الما بعد:

تو حیدو شرک اور محت و تعظیم کے موضوع پرار دو زبان میں پہلے سے کتا ہیں موجود ہیں جن میں بعض حضرات کی زبان اور قلم جب تو حید کے بارے میں چلنا شروع ہوتے تو قرنِ اول سے لے کرآئ تک کا تقریباً بیان محدث بفتیہ یاصونی بھی انہیں شرک سے خالی نظر نہیں آتا اور عہدِ رسالت سے آئ تک کا تقریباً ہر مسلمان مشرک معلوم ہونے لگتا ہے۔ اِسی طرح جب محبت کو تحریر وتقریب میں الایاجا تا ہے۔ ہتو فروی مسائل جیسے توسل وغیرہ کا انکار کرنے والوں کو بے ادب اور گتا نے باور کرایا جا تا ہے۔ اگر ہمارے اہل قلم خصوصا علاء کرام (جن پرامت کی اصلاح و تربیت کی ذمہ داری ہے اور اہل اسلام میں اتحاد وا تقاتی پیدا کرنا اور مومنین میں بھائی چارہ گوفر وغ دینا ان کا فرضِ مضبی ہے ) پیار ومحبت سے اور نرم الفاظ استعال کرے'' و جا دِلہم بالتی بھی احسن ''کورنظرر کوکرا کی دوسرے کے خیالات کو تیجھنے اور تبجھانے کی کوشش کرتے اور خالص علمی مسائل عوام اور کم استعداد لوگوں کے سامنے خیالات کو تیجھنے اور تبجھانے کی کوشش کرتے اور خالص علمی مسائل عوام اور کم استعداد لوگوں کے سامنے بڑی حد تک اصلاح بین الناس میں کا میاب ہوتے ۔ اس میں کوئی شکر نہیں کہ حضرات علاء کرام کسی کو کو نہان نظر بید بیش کیا جائے اور خالوں کیا ذیلار دو فراخد کی سے ان کی بات پر کان دھرے جائیں تو کوئی وجہ نہیں کہ مسلمان آپس میں کا فربناتے نہیں نہ کریں۔ جن جذبات کو غلاطر رفتہ سے اُنھار کر شیطان تہم میں نفرت و کوئی وجہ نہیں کہ مسلمان آپس میں بھائی بھائی کا نظارہ پیش نہ کریں۔ جن جذبات کو غلاطر رفتہ سے اُنھار کر شیطان تہم میں نفرت و کوئی وجہ نہیں کہ مسلمان آپس میں بھی کوئی تو کوئی وجہ نہیں کہ مسلمان آپس میں بھائی بھائی کا نظارہ پیش نہ کریں۔ جن جذبات کو غلاطر رفتہ سے اُنھار کی بات کہ کہ دور سے کوئی وجہ نہیں کہ میں نفرت و کوئی وجہ نہیں کو مورث کی کوئی نظرت و کوئی وجہ نہیں کوئی دور میں کوئی تھیں کیا کوئی دور نہیں کوئی دور نواند کی بات کو کوئی طرف کوئی وہونہیں کہ میں نفرت و کوئی دور نواند کی دور کوئی دور نواند کوئی دور نواند کی دور کوئی دور نواند کی دور کوئی دور نواند کوئی دور نوان

پیدا کرتا ہے انہی جذبات کواگر شیخ نصب العین کے حاصل کرنے میں صرف کیا جائے تو وہی سادہ لوح مسلمان ﴿ رحدا بینهم ﴾ کامنظر پیش کر سکتے ہیں۔فروعی مسائل میں ائکہ اہلسنت کا اختلاف کوئی ڈھکی چیپی بات نہیں ہے۔ گران کا آپس میں نہایت بلند درجہ ادب و تعظیم سے پیش آنا بھی اظہر من الشمس ہے حضرت امام شافعی کا حضرت امام اعظم کی شان میں '' الفقها عیال ابی حنیفة '' جیسے الفاظ سے رطب اللمان ہونافقہ کے سی ابتدائی طالب علم سے پوشیدہ نہیں اس قتم کی بیسیوں مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں، غرض یہ کہ باوجود فروعی مسائل میں اختلاف کے ہمارے اسلاف کرام کا ایک دوسرے کا عزت واکرام کرنا الملامی تاریخ کا ایک سنہری باب ہے۔

اس لیے ایک عرصہ سے بیآ رزوشی کہ تو حید اور محبت کے مضامین کو یکجا کر کے قدر نے تفصیل اور وضاحت سے افراط و تفریط سے پاک نقطہ نظر پیش کیا جائے اور اختلافی مسائل جیسے دست ہوئی، قیام اور توسل کے متعلق ایسے انداز سے لکھا جائے کہ قائمین اور منکرین کے موٹے موٹے ولائل مختفر طور پر قارئین کے سامنے آ جائیں تا کہ اوسط طریق اور مسئلہ کی نوعیت خود بخو دواضح ہوجائے اور فروی مسائل میں ایک دوسرے کے نقطہ نظر کو بیجھنے کی کوشش کی جائے تا کہ اختلاف برائے اختلاف کو چھوڑ کر سے مصلمان کی موجائے دور گا گھت پیدا ہوجائے خواہ مخواہ کسی مسلمان کی مقدر نے ہواور نہ ہی کسی مسلمان کو مبتدعین ومشرکین کی صف میں کھڑ اکیا جائے۔

الله تعالى اس حقير كاوش كواپنى بارگاه ميس قبول فرمائ اور مسلمانوں كے ليے اسے مفيد فرمائ اور ما الله تعالى استطعت كامصداق بنائ ــ

و آخِر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين و صلى الله تعالى على خير خلقه سيدناومولنا محمد و اله واصحابه واتباعه اجمعين برحمتك ياارحم الراحمين. (آمين) بنده عارالدين





#### شرك كى حقيقت اورا نواع!

# انبياء يبهم السلام كى تعليم!

اللہ تعالی و تبارک کی ہتی ایک ایسی ظاہر و بدیہی حقیقت ہے جس میں کسی شک یا انکار کی کوئی گئیائش ہی نہیں ہے۔ کسی کی فطرت بالکل ہی مسخ نہ ہوگئی ہوتو اس کے لیے اللہ رب العزت کی ذات عالی پر یقین فطرتی طور پر بالکل ایسا ہی واضح اور عیاں ہے جیسے کہ خودا پنی ہتی کا وجود ۔ یہاں تک کہ اگر بظاہرا نکار کرنے والوں کے اندرون کو بھی شولا جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ ان کے دلوں میں خدا کی ہتی کا قرار پوشیدہ طور پر موجود ہے ۔ لیکن اللہ جل شاند کی وحدا نیت کا مسئلہ ایسا ہے کہ جس کے بارے میں بیشار قو میں گمراہ ہوئی ہیں اس لیے دنیا میں جتنے انبیا علیم السلام تشریف لائے ہیں، ان سب کی دعوت کا مناز عقیدہ تو حید ہی سے ہوتا ہے اور ران میں سے ہرایک نے شرک کے مٹانے پر اپنی پوری قوت صرف کردی۔

# شرك كي ابتدا! •

شرک کی ابتدا کے بارے میں عبدالشکور سالمی اپنی کتاب التمہید میں جو کچھ فرماتے ہیں اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ شرک کی ابتدا اور ظہور حضرت اختوخ علیہ السلام جن کو حضرت اور لیس علیہ السلام کے لقب سے تعبیر کیا جاتا ہے کے وقت سے ہوئی۔اس سے پہلے مخلوق نے کسی قشم کا شرک نہیں کیا تھا۔البتہ بعض افراد انفرادی طور پر معصیت اور نافر مانی میں مبتلا ہوجاتے تھے۔ جیسے حضرت آ دم علیہ السلام کے

بیٹے قابیل نے اپنے بھائی ہابیل کوتل کیا تھا، لیکن اللہ تعالی کے ساتھ کسی قسم کا شرک نہیں کیا تھا۔

حضرت ادرایس علیہ السلام اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ پنجمبر سے جن کوعلوم وہدایات کے ساتھ الطور مجزہ نجوم اور رال کاعلم بھی دیا گیا تھا۔ ان کے بعدان کے چندشا گرداور خاص تلافہ ہجن میں ود، سواع، یغوث، یعوق اور نظر شامل سے ۔ ان کی قوم کی رہنمائی کرتے رہے۔ جب حضرت ادرایس علیہ السلام کو آسمان پر اٹھا لیا گیا تو یہ پانچوں حضرات شب و روز عبادت اور لوگوں کی تعلیم و تربیت میں مشغول رہے۔ جب یہ ستیاں بھی اس عالم سے تشریف لے گئیں تو قوم پر بیثان ہوئی کہ اب کس سے احکام دین سیکھیں اور رہنمائی حاصل کریں۔ پھران میں سے بعض لے نے مشورہ کیا کہ اِن بزرگوں کے جسے بنالیے جائیں تا کہ ان کود کھے کران حضرات کی یا د تازہ رہے اور ان کی تعلیمات و ہدایات اور طور طریق بنالیے جائیں تا کہ ان کود کھے کران حضرات کی یا د تازہ رہے اور ان کی تعلیمات و ہدایات اور طور طریق بھولنے نہ پائیں ۔ قوم نے ایسا ہی کیا اور مجمعے تیار کر کے ان کے نام بھی وہی تجویز کیے جو ان حضرات کے نتھے۔

ابتداء میں بیلوگ عبادت تو خداہی کی کرتے تھے اوران جسموں کو صرف یا د تازہ کرنے کے لیے د کیے لیتے تھے، کین ان کی اولا د کے لیے شیطان نے شرک و بت برسی کے لیے میدان ہموار کر دیا کیونکہ انہوں نے اپنے آباء واجداد کے ممل کو دیکھا تھا اور جب آباء واجداد کی نسل گزر چکی تو شیطان ان کی اولاد کے پاس آیا اوران مجسموں میں داخل ہو گیا اورانہی بتوں کے ذریعہ سے اس نے بیا علان کیا کہ اے لوگوں! میں تمہار ااور تمہارے آباء واجداد کا رب ہوں اور تمہارے آباء واجداد میری ہی عبادت کیا کرتے تھے۔ چونکہ اولا دکو یہ بات معلوم نتھی کہ ان کے آباء واجداد تو ہتوں کی عبادت نہیں کرتے تھے۔

ا م ((عن ابن عباس صارت الاوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد اسماء رجال صالحين قوم نوح فلما هلكوا اوحى الشيطان الى قومهم ان انصبواالى مجالسهم التي كانو ايجلسون انصابا و سموها باسما ئهم ففعلوا فلم تعبد حتى اذ ملك .)) (بلکہ صرف تعظیم و تکریم کرتے تھے) اس لیے شیطان ان کو گمراہ کرنے میں بآسانی کامیاب ہو گیاغافل و ناوان قوم نے ان بتوں کی تعظیم و تکریم کے ساتھ جب ابلیس کی ندا کو سنا تو یہ بات پوری طرح قلب و د ماغ میں راسخ ہوگئی کہ دراصل یہی مور تیاں ان کے معبود ہیں اور ان جسموں کو پیتل ، چا ندی اور سونے سے تیار کرنے رہے کرنے لگے اور ثرک و بت پرتی میں مبتلا ہوگئے۔ لے اور بدستوران بتوں کی عبادت کرتے رہے یہاں تک کہ اللہ تعالی نے نوح علیہ السلام کو مبعوث فر مایا کہ وہ ان مشرکوں کو خالق حقیق کی عبادت اور توحید اصلی کی طرف دعوت دیں ۔ انہوں نے آپیں توحید اسلام کو مبعوث و لا یعوق و سرے سے کہا کہ جو لا تندن و داو لا سواعا دو لا یعوف ولا یعوق و نسرا کی (سورہ نوح)

#### '' هر گزنه چھوڑ واپنے معبود وں کو،او<mark>رنہ چھوڑ</mark> و و دااور سواع کواور نہ یغوث ، یعوق اورنسر کو۔''

علامہ سید محمود آلوسی لکھتے ہیں ابن ابی حاتم نے عروہ بن زبیر رضی اللہ عنہماا سے روایت کی ہے کہ بیہ پانچوں حضرت آ دم علیہ السلام کے بیٹے تھے۔ان سب میں بڑا اور سب سے نیک و دھا۔ بیان کیا جاتا ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی بندگی اور عبادت میں سب سے پہلے و دکوشریک کیا گیا (روح العانی جڑء: ۲۹)

حضرت مولا ناسیدسلمان ندوی گلصتے ہیں ایک غیر مرفوع روایت معلوم ہوتا ہے۔ کہ بت گزشتہ بزرگوں کے جسمے تھے جن کواہل عرب نے بعد میں پو جنا شروع کر دیا تھا۔ ممکن ہے کہ بعض ایسے بھی ہوں لیکن زیادہ سیحے خیال ہیہ ہے کہ اصل میں یہ مختلف ستاروں کی خیالی صور تیں تھیں ۔ نسر کے معلق تو بیٹے تی ثابت ہے کہ وہ ایک آسانی شکل کانام ہے اسی پردوسر ہے بتوں کو بھی قیاس کرنا جا ہیے۔ (تاریخ ارض القرآن کامل ۱۹۹۰)

اور باوجودیہ کہنوح " ساڑھےنوسوسال تک سمجھاتے رہے، وہ لوگ ان کی اطاعت سے انکار کرتے رہے، یہاں تک کہ شخت افسوس ویاس کے عالم میں فرمانے لگے:

﴿ رِبِ لا تِذر على الارضِ مِن الكَفْرِين ديارا ﴾

''میر پر بسنے والا نہ چھوڑ۔''

کیونکہا<mark>ن پر بیربات</mark> صاف طور پرکھل چکی تھی کہ نہ صرف وہ لوگ سڑے ہوئے اعضاء کی طرح بالکل تباہ ہو چکے تھے بلکہ ایمان والوں کو بھی گمراہ کر دیں گے اور ان کی آئندہ نسل بھی بد کار اور کافر ہوگی ۔مسلمانوں کی اولا دکوگ<mark>راہ کریں</mark> گے۔)

پس اللہ تعالیٰ نے ان برقسمت مشرکین کوغرق کر دیا اور کشتی نوح علیہ السلام میں زندہ وسلامت رہنے والوں میں نفر ق کی اولا دسام، حام اور یافٹ مع اپنے اہل وعیال کے باقی رہے جن سے آدم علیہ السلام کی اولا دکا سلسلہ جاری رہا اور اس کے علاوہ وہ پانچے بت یعنی ود، سواع، یغوث، یعوق اور نسر بھی مٹی میں دب گئے تھے بعد میں شیطان نے انہیں دوبارہ قبیلہ غطفان کے لوگوں کے لیے آشکارا کر دیا۔

انہوں نے بتوں کی تعداد میں اتنااضافہ کیا کہوہ تین سوساٹھ تک پہنچ گئے اوراسی طرح مشرکین بھی مختلف فرقوں میں بٹ گئے بعض کہتے تھے کے فرضتے (العیاذ بااللہ) اللہ کی بیٹیاں ہیں اور بعض کا دعویٰ تھا کہ ان کے بت خدا کی بیٹیاں ہیں اور بعض انہیں خداتعالی کی خدائی میں شریک سمجھتے تھے۔ ان فرقوں میں سے ایک فرقہ ایسا تھا جو نہ تو فرشتوں اور بتوں کو اللہ تعالی کی بیٹیاں مانتے تھے اور نہ وہ ان کو اللہ تعالی کے بٹریک ٹھہراتے تھے کیکن وہ کہتے تھے کہ یہ بت ہمارے لئے اللہ تعالی ہی ہم سے راضی ہوگا اور سفارش کرتے ہیں۔ اس لیے جب یہ بت ہم سے خوش ہوں گے تو اللہ تعالی ہی ہم سے راضی ہوگا اور بیلوگ (اس کے لیے ) انہی بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے۔ (النہ مهید لابی الشکور السالمیؒ: بیلوگ (اس کے لیے ) انہی بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے۔ (النہ مهید لابی الشکور السالمیؒ:

غرض جب لوگوں نے تعظیم وعقیدت میں اعتدال کوچھوڑ کر غلواور صدسے تجاوز کیا تو یہیں سے شرک و گمراہی کا آغاز ہوجاتا ہے جیسا کہ پہلی امتوں میں الیا ہی ہوا کہ جن ہستیوں کے ساتھوان کی عقیدت تھی ان کے بت اور مور تیاں انہوں نے اس خیال سے بنائی تھیں کہ اللہ تعالی کے مقبول بندے ہیں ان کے وصلے سے اللہ سجانہ و تعالی کے ہاں رسائی ہوگی ۔ گر بڑھتے بڑھتے انہوں نے خودانہی ہستیوں کو معبود بنالیا، انہی کو مدد کے لیے پکار نے گئے، اورانہی کے متعلق میں مجھ لیا کہ میصاحب تصرف اور خدائی اختیارات کے مالک ہیں۔ ہماری فریادر سی ومشکل کشائی یہی کریں گے، اس گمراہی سے نکا لئے کے لیے اللہ تعالی نے اپنی آیات اپنے بندوں کے ذریعہ جھیج کرطرح طرح سے ان کو سمجھانے کی کوشش کی۔

# شرك كياہے؟

شرک حصہ داری یا شراکت کو کہتے ہیں اور اسلام میں شرک کی حقیقت ہیہے کہ اللہ تعالی کی ، ذات یا اس کی صفات یا اپنے بندوں پر اللہ تعالی کے جوخاص حقوق ہیں ، ان میں کسی کواس کا شریک تشہرایا جا اللہ کی ذات میں شرک ہیہے کہ تخلیق کا سُنات اور اس کی تدبیر میں اللہ تعالی کے سواکسی اور کو مانا جائے یا کسی مخلوق کو اللہ تعالی کی ذات میں شریک کر کے اسے اللہ تعالی کا جز قرار دیا جائے ۔ مثلا مجوس دو خدا مانتے ہیں۔ ایک بیز دان اور دوسرا اہر من یا جیسے نصار کی کا عقیدہ تثلیث ہے۔

الله تعالی کی صفات میں شرک میہ ہے کہ اس کی مخصوص صفات جیسے خالق ہونا، رازق ہونا، فاعل مختار ہونا، علی مختار ہونا، علی مختار ہونا، علی ہونا، وقتیالی کاعلم!

یا در ہے کہ دوسری صفاتِ کمالیہ کی طرح علم بھی اللہ تعالیٰ کی ذاتی صفت ہے جس میں کوئی اس کا سہیم وشریک نہیں۔ جس طرح تمام مخلوق اللہ تعالیٰ کی دوسری صفاتِ کمالیہ سے عاری اور کوری تھی ، اسی

طرح تمام مخلوق انس وجن اورفر شتے بھی اصل میں بالکل یے علم تھے۔ان کو جو کچھ بھی علم حاصل ہوا ، الله تعالیٰ کے دینے سے حاصل ہوا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ تمام کا ئنات میں ایک انسان ہی صرف ایسا ہے جسے پیدائشی طور برقوت ارادی کے ساتھ علم کی استعداد وقوت بھی دوسری مخلوقات سے زیادہ اور یورے کمال کے ماتھ دی گئی ہے۔ چنانجہ وہ ظاہری حواس خمسہ (آنکھ، کان، ناک، زبان اور حجیونا ) سے قابل احساس چیز ول کا ادراک کر کے عقل وفکر اور وجدان کے ذریعے خفی امور معلوم کرتا ہے۔وہ آنکھ سےصورتوں کاعلم ، کان سے آواز وں کاعلم ، زبان سے ذائقوں ناک سےخوشبویا بد بواور ہاتھ پیر تمام بدن کے چھونے سے ک<mark>سی چیز ک</mark>ی تخق ،نرمی ، گرمی اور ٹھنڈک کا ادراک کر کے اپنے د ماغ میں جمع کر لیتا ہےاورعقل وَکر جود ماغ میں <mark>رچی ہوئی</mark> ہےوہ قلب ( یعنی دل جو حکمران اور تمام علوم کا سرچشمہ ہے ) <sup>ا</sup> جنبش اوراشارہ سے د ماغ میں امور <mark>معقولہ کو</mark> خاص شعور کے ساتھ اخذ کر کے جمع کر لیتا ہے۔ پھروہ نہ صرف ان محسوسات کی صورت ومعنویت کو **جون کا تو**ں سمجھ لیتا ہے، بلکہ اس کیساتھ ان سمجھی ہوئی حقیقتوں میں تصرف کر کے ان کا تفصیلی تجزیر کرتا ہے اور اس ایک علم سے متعدد علوم کے درواز ہے اسینے او پر کھول لیتا ہے۔ بھی وہ ان جزوی صورتوں کے استقر اوتتن<mark>ع کے و</mark>ئی کلیہ بنالیتا ہے اوراس سےنگ جزئیات پیدا کرتا ہےاور بھی وہ کسی جامع علت کی بنایرایک چیز بردو<mark>سری چیز ک</mark>وقیاس کر کےایک حکم دوسری جزئیات اور چیزوں تک پہنچادیتا ہے۔اسی طرح اور کئی جزئیات اور چیزیں پیدا ہوکراس کے علم میں جدیداضا فیہ کا باعث بنتی ہیں۔اس طرح وہ کبھی ایک جزئی سے علمی نکات ولطا نف پیدا کر کے ایک گہرے علم کو حاصل کرتا ہے۔

غرض انسان اپنے بیرونی واندرونی حواس اورعقل کے ذریعے وہ علوم حاصل کرتا ہے، جسے دیکھ کرحضرات ملائکہ بھی اس کی علمی استعداداور تبحرعلمی کے معتر ف ہوجاتے ہیں۔ لیکن جس طرح انسان میں اللّٰہ تعالٰی کی ان دی ہوئی قو توں اور استعداد سے انکارنہیں ،اسی طرح اس سے بھی انکارنہیں کہ علم لے اللہ تعالیٰ کی خاص صفت ہے۔ جس کا پرتو عارضی طور پر انسان پر پڑتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ جس مرحلے پر ہرانسان کے لیے جو درواز ہے جس قدر کھولنا جا ہے، وہ اس پراس قدر کھول دیتا ہے جسیا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وإن مِن شيء إلا عِند نا خزآئِنه وما ننزِله الّا بِقدر معلوم ﴾

"ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے ہیں مگرہم ہر چیز کوایک مقرر مقدار سے نازل کرتے ہیں۔"
عالم الغیب صرف اللّٰد تعالیٰ ہے!

اس لیے مسلمانوں کا یہی عقیدہ ہے کہ عالم الغیب (غیب کاعلم جاننے والا) اللہ تعالیٰ کے سواکوئی دوسرانہیں۔

اس میں شکنہیں کہ بعض وقت انہاں کسی چیسی ہوئی چیز کودریافت کر لیتا ہے لیکن بیام غیب نہیں بلکہ ایک مغالطہ ہے جو عام لوگوں کو ہوا کرتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ عوام لفظ غیب سے مراد لغوی معنی لیتے ہیں یعنی ہروہ چیز جوان کے علم ونظر سے غایب ہوخواہ دوسروں کے نزدیک اس کے علم حاصل کرنے کے ذرائع موجود ہوں۔ وہ اس کوغیب کہنے گئتے ہیں اور اس کے نتیجہ میں طرح طرح کے شبہات سامنے آتے ہیں۔ اس لیے ضروری یہ ہے کہ اس غیب کو جھولیا جائے جسے قرآن مجید کی اصطلاح میں غیب کہ جاتا ہے۔

یہاں علم اور علم کی استعداد وقوت میں فرق کرنامقصود ہے کہ اللہ تعال<mark>ی انسان کوعلمی استعداد وقوت دیتا</mark> ہے کیکن انسان علم سے پیدائشی طور پرکورا ہوتا ہے۔

# غيب كي اقسام!

غیب کے معنی مختی اور پوشیدہ کے ہیں اور کسی چیز کے مستور ہونے کی کئی قسمیں ہو سکتی ہیں۔

اس کی ایک قسم ہے ہے کہ وہ مادی دنیا میں موجود ہو، چا ہے زمین پر ہویا اس کے اندر ہو، یا چاند یا دوسر سیاروں وغیرہ میں ۔ تو یہ چیزیں ایسی ہیں جن میں بہت سی چیزیں فرداً فرداً بعض انسانوں کے علم میں نہیں ہیں۔ ایک چیز ہمار سے سامنے ہے کیکن دوسر اُخض جواس سے پچھ فاصلہ میں ہیں اور بعض کے علم میں نہیں ہیں۔ ایک چیز ہمار سے سامنے ہے کیکن دوسر اُخض جواس سے پچھ فاصلہ پر ہے اس سے غائب ۔ ایک چیز کسی جگہ موجود ہے۔ ایک ہی جگہ پر دو خصوں میں سے ایک اس کو اپنی تیز نگا ہوں سے دیکھتا ہے اور دوسر اُخص نظر کی کمزوری کی بناء پڑئیں دیکھ پاتا ، یا چندا شخاص ایک ہی جگہ ہیں۔

ان میں ایک شخص اعلی قسم کے دور بین کے ذریعے سینکڑوں میل دور کسی چیز کود کھر ہا ہے اور اس چیز کے اس میں دوسروں کو فہر دیر ہاہے اور اس چیز کے مینی مشاہدے سے محروم ہیں۔
بارے میں دوسروں کو فہر دیر ہاہے اور دوسرے اشخاص اس چیز کے عینی مشاہدے سے محروم ہیں۔

اسی طرح ایک شخص خورد بین کے ذریعے ایک قطرہ پانی میں لا کھوں جراثیم اور وائرس کی نقل وحرکت اوران میں مختلف قتم کے جراثیم کی بہچان اور امتیاز کرتا ہے اور دوسرے عام لوگ اس کی اس خبر کو افسانہ سے زیادہ کچھ نہیں سمجھتے۔ بہی حال زمین کے اندر مخفی اشیاء اور خز انوں کا ہے ، چاند اور دوسرے سیاروں میں موجود چیزوں کا ہے۔ کوئی اللہ تعالی کی ودیعت کی ہوئی تیز حس (خواہ ظاہری حس ہویا باطنی کے واسطے سے یا کسی آلے اور تجربہ یاکسی ذریعے سے کچھ چیزیں معلوم یا محسوس کرتا ہے ، اور کوئی اس سے کور ااور بخبر ہوتا ہے۔ اس قتم کی ساری چیزیں ایسی ہیں جن کو غیب نہیں کہا جاتا ہے چیزیں ساری کی ساری موجود ہیں جنہیں کوئی محسوس یا معلوم کرتا ہے ، کوئی نہیں ۔ یعنی بعض کے ادراک میں آتی ہیں اور بعض کے نہیں۔

دوسری قتم پوشیدہ چیزوں کی بیہ ہے کہ جن کا ظہور تام اب تک نہ ہوا ہوا<mark>ابتہ اس چیز کا ما</mark>دہ اور اس کے بعض اسباب کا ظہور ہوا ہویا اس چیز کے دنیا میں آنے کے قرائن موجود ہول جن کو <mark>عام لوگٹ</mark> ہیں جان سکتے۔ البتہ اہل فن اس کو معلوم کر لیتے ہیں۔ جیسے ماہر فلکیات سورج کی رفتار کا اندازہ لگا کر پہلے سے بتادیتے ہیں

كه مثلاً فلان دن ياخ بجسورج طلوع مو گااور چهر بجغروب اور فلان دن ياخ بح كردن منك يرطلوع آ فتاب ہوگا اور یانچ نج کر پینتالیس منٹ پرغروب ہوگا۔ یا کوئی حساب لگا کرکہتا ہے فلاں ماہ فلاں تاریخ کوسورج گربهن پاچاندگربهن ہوگا۔جبیبا کہ جنتر یوں اوراوقات کے نقشوں میں پیمعلومات ہمیں ملتی ہیں۔ ظاہر سے پایک محسوں اور معلوم چیز کی رفتار سے اندازہ لگا نا ہوتا ہے جبیبا کے ائر پورٹ والے ہمیں جہازوں کی آ مداورا شیش والے ریلوں وغیرہ کی آمد کی اطلاع دیتے ہیں۔ان جیسی تمام اشیاء کا تعلق حساب سے ہوا کرتا ہے۔اس طرح ماہرین موسمیات بارش وغیرہ کے متعلق پیشگو کی کرتے ہیں۔ ماہرین طب ونفسیات نبض دیکھ کر ماکسی آلے کے **ذریعے مع**ائنہ کر کے مریض کی چیپی ہوئی حالت بلکہ اس پرآئندہ آنے والی کسی یماری کی خبر دیتے ہیں۔اور بسااوقات پیچریں پیشنگو ئی کے مطابق واقع بھی ہوجاتی ہیں۔تواس کی وجہ یہ ہے کہ ماہرین موسمیات یا ڈاکٹر وغیرہ کوا<mark>لیی خبری</mark>ں دینے کا موقع اس وقت ہاتھ آتا ہے جب ان واقعات اور حالات کا مادہ اوران کے بعض اسباب ظاہر <mark>ہوجاتے ہیں۔ چ</mark>نانچہ ماہرین موسمیات مون سون کارخ اوراس کی قوت ورفتار کود کیھتے ہیں تو وہ ان سے اندازہ کرتے گئے ہیں کہ فلاں فلاں جگہ باد و ہاراں یا گرج جبک کا امکان ہےاورفلاں فلاں جگہ موسم خشک رہے گا۔اور یبی حال ڈاکٹروں اورطبیبوں کا ہے۔وہ کسی شخص میں کسی بیاری کے جراثیم دیکھ لیتے ہیں۔ پاکسی بیاری سے دوسری <mark>بیاری لگ</mark> جانے کا تجربہان کو ہوتا ہے یا اسی طرح دوسرے ذرائع ہے کسی آنے والے مرض کا مادہ معلوم کر کے خبر دیتے ہیں۔ غرض محکمہ موسمیات والے ہوں یا ڈاکٹر ہوں جینے بھی ماہرین فن ہیں وہ کسی چیز کے بارے میں اطلاع تب دے سکتے ہیں جب ان واقعات کا مادہ اور اسباب ظاہر ہوں، اگر چہاس چیز کا وجود منظر عام پر نہ آسکا ہواور <mark>عوام اس</mark>ے بے خبر رہتے ہوں اور جب وہ مادہ قوی ہوجا تاہے تواس کا ظہور عام ہوجا تاہے۔ توالیسی چیزیں جن <mark>کے وجود می</mark>ں آنے کا مادہ موجود ہو چکاہو۔ یاکسی چیز کے اسباب وآ ثار اور نشانات اہل فن کے نزد یک ظاہر ہو چکے <mark>ہوں تو وہ</mark> چیزیں پر دہ غیب میں نہیں ہتیں۔ بلکہ ایک گونہ ظہوران کا ہو چکا ہوتا ہے لیکن ان کی لطافت یا کمزوری کی وجہ سے عام مشاہدہ

میں ابھی نہیں آئیں۔ اس کے علاوہ ان سب چیزوں سے حاصل ہونے والی واقفیت سب پچھ ہونے کے بعد بھی تخمینہ اور اندازہ ہی کی حیثیت رکھتی ہے۔ علم جو یقین کا نام ہے وہ ان میں کسی چیز کو حاصل نہیں البتہ جو چیزیں حسابات سے متعلق ہیں ان کاعلم اگر چیلم ہے مگروہ غیب نہیں۔ کیونکہ اس فن سے کسی موجود اور محسوس چیزیں حسابات سے متعلق ہیں ان کاعلم اگر چیلم ہے مگروہ غیب نہیں۔ کیونکہ اس فن سے کسی موجود اور محسوس چیز کارخ، رفنار اور اس کی قوت سے حساب لگا کر اس کی آمد اور منظر عام پر آنے کا وقت متعین کیا جاتا ہے جیسا کہ جانے ہیں۔

مستور چیزوں کی تیسری قتم وہ ہے جن کا تعلق اس مادی عالم سے نہیں بلکہ ان چیزوں کا کل و مقام عالم مثال یہ ہے یہ چیزیں ایسی ہیں جن کا ادراک ظاہری حواس اور آلات سے نہیں کیا جاسکتا ہے لیکن سے چیزیں بھی اس لئے غیب میں واخل نہیں کہ جو چیزیں پردہ غیب سے عالم مثال میں آجاتی ہیں ایسی چیزیں اگرچہ ہماری نظروں سے غائب ہوتی ہیں لیکن وہ چیزیں عالم ملکوت میں ملائکہ کے سامنے ہوتی ہیں اور ہم بھی بعض اوقات کسی آنے والے واقعہ کونورانی خواب کے ذریعہ عالم مثال میں دکھے لیتے ہیں اور بعد میں وہ واقعہ جوں کا توں یا جی تعبیر کے موافق ظہور میں آجا تا ہے اسی طرح اہلی کشف بیداری کی عالمت میں روحانی بخلی میں بعض اشیاء کا ادراک کرتے ہیں اور یہ کسی ولی اللہ کے ساتھ خاص نہیں بلکہ حالت میں روحانی بخلی میں بعض اشیاء کا ادراک کرتے ہیں اور یہ کسی ولی اللہ کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اشراقی کی اور ایک کی خواب ، مکاشفہ وغیرہ اشراقی کی اور ایک می بعض چیزوں سے واقف ہوجاتے ہیں لیکن خواب ، مکاشفہ وغیرہ اشراقی کی عالم مثال ایک عالم ہے جو عالم ارواح عالم اجسام کے درمیان ہیا یا جا ہے بعض علما اس عالم کو مانے

ا عالم مثال ایک عالم ہے جوعالم ارواح عالم اجسام کے درمیان بتایاجا تاہے بعض علماس عالم کومانتے ہیں اگر کوئی اس کو تتلیم نہ کرے تو تیسری قتم سے وہ مستور چیزیں مراد ہوں گی جن کا خروج پر دہ غائب سے ہو چکا ہولیکن اس عالم اجسام میں موجود نہ ہوں۔

ہا شراقیت اور روحانیت عقل پرتی کے خلاف ایک طبعی روم کل ہے۔جس کے بنیادی اصول یہ ہیں کہ مق اور ایقین کے دریافت کے لیے حواس عقل اور علم قیاس وغیرہ قطعامفیز نہیں ہیں بلکہ مضر ہی<mark>ں۔صداف</mark>ت اور حقیقت کے لیے مشاہدہ شرط ہے اور یہ مشاہدہ صرف نور باطن، صفائی نفس (بقیدا گلے صفحہ پر)

میں قوت وہمیہ کی آمیزش اس علم ویقین کوطن میں تبدیل کردیتی ہے۔ اس لئے سوائے انبیاء کیہم السلام
کے کشف کے جس قدر طریقے ہیں ان میں غلطی کا احتمال علی المراتب باقی رہتا ہے۔ کسی میں اگر غلطی کا احتمال نیا دہ ہے تو کسی کے کشف میں غلطی کا احتمال کم ہے۔ لیکن وہ غلطی کے احتمال سے پاکنہیں۔ اس احتمال زیادہ ہے تو کسی کے کشف میں غلطی کا احتمال کم ہے۔ لیکن وہ غلطی کے احتمال سے پاکنہیں۔ اس کے آگے لیے اس جانے کو علم جمعنی یقین نہیں کہ سکتے۔ البتہ انبیاعلیہم السلام کو جو کشف ہوا کرتا ہے اس کے آگے بیچھے ملائکہ کا پہرہ ہوا کرتا ہے جس کی وجہ سے شیاطین کی قوت وہمیہ وخیالیہ اور عادات وطبائع وغیرہ اس پر پچھے وفیرہ اس پر پچھے دست اندازی نہیں کر سکتے اور وہ ہر شم کی آمیزش سے پاک صاف ہوکر انبیاء علیہم السلام کودکھائی دیتے ہیں۔ اس لیے ان کے مکاشفات اور خواہیں بھی وحی کی اقسام میں سے ہوتے ہیں، جب

(بقیہ حاشیہ صفحہ: ۱۴) اور ایک ایسے اندرونی حاسہ کو بیدار کردینے سے ممکن ہے جوروحانیت اور ماورا الطبیعات کا اس طرح ادراک کرتا ہے جس طرح بین خاسر کا ادراک کرتے ہیں بیرحاسہ اسی وقت بیدار ہوسکتا ہے جب مادیت کو فٹا اور فل ہری حواس کو مردہ کردیا جائے حقائق کی تخصیل اس حکمت اشراق اور نور باطن سے ممکن ہے جوریاضتوں ،نفس کشی اور مراقبہ تشکرسے پیدا ہوتی ہے۔

اس میں شبخییں کہ انسان کے پاس ایساباطنی اور اندرونی جاسہ ہے جس کواگر وہ بیدارکر لے اور ترقی دیتو اس اقلیم کے بہت سے عبائبات اور موجودات کا ادراک کرسکتا ہے۔ جن کا ادراک کسی جاسہ ظاہری سے ممکن نہیں ۔

یہ بالکل صحیح ہے بلکہ ممکن ہے ۔ کہ ایسے اور دوسرے حواس بھی ہیں ۔ لیکن بہر حال یہ بھی حواس ہی ہیں جو اس طرح کمزور اور محدود ہیں جس طرح دوسرے حواس فلا ہم ہ ۔ اور اسی طرح خطا پذیریا ورمتا تر ہونے والے جس طرح انسان کی دوسری طاقتیں ورنہ اس کے نتائج میں تعارض اور تناقص فیہوتا۔ اس میں شک واحتال نہ بیدا ہوتا اور بڑے بڑے اہم مسائل میں خطا اور غلط روی ممکن نہ ہوتی ۔ بلکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اس جاسہ کے محسوسات اور اس علم کی تحقیقات میں اس سے کہیں زیادہ تعارض واختلاف ہے جتنا کہ حواس ظاہری کے محسوسات اور اس علم کی تحقیقات میں اس سے کہیں زیادہ تعارض واختلاف ہے جتنا کہ حواس ظاہری کے محسوسات میں واقع ہوتا ہے اور اہل کشف واشراق کے علوم و تحقیقات میں اتنا تناقص اور تعارض ہے جس کی نظیر شاید عقلیت میں مل سکے۔

کہ اولیاء کرام کے مکاشفات اور الہامات میں محافظت نہیں ہوتی ،اس لئے ان کوقر آن وسنت پر پر کھا جاتا ہے۔ ان کے مکاشفات اور خوا ہیں بھی وحی کی اقسام میں سے ہوتے ہیں ، جب کہ اولیاء کرام کے مکاشفات اور الہامات میں محافظت نہیں ہوتی ،اس لئے ان کوقر آن وسنت پر پر کھا جاتا ہے۔ ان کے مکاشفات اور الہامات طنی اور غیریقینی ہونے کی وجہ سے لوگوں پر ججت قاطعہ نہیں ہوتے اور نہ ان پر دوسرے مسلمانوں کو یا بند کیا جاتا ہے۔

غیب کی چوتھی قتم آئندہ آنے والے ایسے واقعات ہیں جن کو نہ اللہ تعالی نے اب تک اس دنیا میں پیدا کیا ہے اور نہ ان اشیا کے آثار و نشانات کو اس مادی عالم میں بھیجا ہے اور نہ ان کا ورود عالم مثال میں بیدا کیا ہے اور نہ ان اشیا کے آثار و نشانات کو اس مادی عالم میں بھیجا ہے اور نہ ان کا ورود عالم مثال میں ہوا ہے یہ ایسے تکوینی واقعات ہیں اور ایسی غیبی امور ہیں جن کا سوائے اللہ تعالی کے کسی کو علم نہیں ، البتہ ایسے آئندہ رونما ہونے والے واقعات کا جزوی علم ضرورت کے مطابق اللہ تعالی اپنے خاص بندے نبی مرسل کو بذریعہ وی بتا دیے والے واقعات کی چیشینگوئیاں کا ، حساب و کتاب کا ہونا ، دوزخ جنت کے حالات اور دنیا میں آنے والے واقعات کی چیشینگوئیاں کا ، کیکن ایسی صورت میں جب کہ اللہ تعالی آنے والی چیزوں میں آنے والے واقعات کی چیشینگوئیاں کا ، کیکن ایسی صورت میں جب کہ اللہ تعالی آنے والی چیزوں کی اطلاع اپنے کسی خاص بندے کو کر دیتے ہیں تو وہ چیزیں غیب نہیں رہتیں بلکہ وہ غیب کی خبریں ہو جاتی ہیں جن کو اللہ تعالی اپنے بندوں کو پہنچا دیتے ہیں۔

ا تکوینی امور وہ تمام حالات و واقعات ہیں جن کا تعلق قیامت سے یا کا ئنات میں آنے والے والے واقعات سے ہے۔ واقعات سے ہے مثلاً یہ کہ کون کب پیدا ہوگا ،کہاں پیدا ہوگا کیا کیا کام کرے گا کتنی عمر ہوگی اور عمر میں کیسے حالات سے گزرے گاوغیرہ۔

یے جیسے امام مہدی کا آنا، د جال کا آنا، حضرت عیسی علیہ السلام کا دنیا میں تش<mark>ریف لانا</mark>، د جال کی ہلاکت ان کے ہاتھوں سے ہونا،سورج کامغرب سے نکلناوغیرہ۔ یہاں تک تو مستور چیزیں بیان ہوئی ہیں جن کا تعلق تکویینات سے تھا جس کے بارے میں بیہ معلوم ہوا کہ ان امور میں سے صرف جزئیات اور بعض واقعات و حالات کاعلم اللہ تعالی اپنے بندوں کو کسی ذریعے سے ضرورت کے مطابق بتادیتے ہیں لیکن ان امور غیبیہ کی کلیات اور ان کے تمام علم تک کسی مخلوق کی رسائی ناممکن ہے خواہ ملک ہویا نبی مرسل جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد گرامی ہے:

﴿ وَعِنده مفاتح الغيبِ لا يعلمهاالا هوو يعلم ما فِي البرِ و البحرط وما تسقط مِن ورق الا يعلمها ولا حبه فِي ظلماتِ الارضِ ولا رطب و لا يابِس الا فِي كِتاب مبين ﴿ (انعام: ٥٩) يعلمها ولا حبه فِي ظلماتِ الارضِ ولا رطب و لا يابِس الا فِي كِتاب مبين ﴾ (انعام: ٥٩) ليعن "اس كے پاس غيب كي چابياں بيں (يعني وہي غيب كے ذخيروں كا ما لك ہے) آخيں اس كے سواكوئي نہيں جانتا جو پُحِرفَ كُلُ بيں اور جو سمندروں ميں ہے سب سے وہ واقف ہے، درختوں سے كوئي پتانهيں گراوہ (اللہ تعالى) السے جانتا ہے، زمين كے تاريك پردول ميں كوئي دانه بيں اوركوئي خشك ورجيز بيں مگر (يدكرسب پُح ) ايك كھي اورواضح كتاب ميں كھا ہوا ہے۔

دوسری جگهارشاد ہے:

وقبل لااقول لكم عِندِي خز آئِن الله و لا اعلم الغيب ولااقول لكم إنى ملك ج إن البع الاما يوحى اليط قل هل يستوى الاعمى والبصير افلاتتفكرون (انعام: ٥٠)

یعنی''اے پیمبرآپ (ان لوگوں سے ) کہدومیں تم سے نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالی کے خزانے ہیں نہ یہ کہتا ہوں کہ غیب کاعلم رکھتا ہوں نہ یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں ، میں تو فقط اسی بات پر چلتا ہوں جو مجھ پر (اللہ تعالیٰ کی طرف سے ) دحی کی جاتی ہے (اور اس کی طرف تہ ہیں بھی بلاتا ہوں) چھران سے پوچھوکیا اندھا (جس کو حقیقت کا کوئی علم ویقین نہیں ) اور آسکھوں والا (جو حقیقت کی روثنی دیکھر ہاہے ) دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ کیاتم غور نہیں کرتے ''

غیب کی پانچویں قتم وہ ہے جس سے اللہ تعالی کی ذات وصفات کا اور اس کی پیندو نا پیند کاعلم حاصل ہوتا ہے۔ حکامات کاعلم جس میں عقائد، اعمال، معاملات ، معاشرت اور اخلاق غرض پوری زندگی (خواہ) انفرادی ہو یا اجتماعی میں اللہ کی مرضیات اور غیر مرضیات سے واقفیت حاصل کرنا ہوتی ہے۔ یہوہ علم ہے جھے کوئی مخلوق انسان وغیرہ خواہ کتنا ہی ذبین ونہیم ہواس کی ریاضت اور روحانیت کا پایہ کتنا بلند ہو، اس کا باطن کتنا روثن ہواست بین جان سکتا نہ اپنے حواس سے، نہ قوت شعور سے، نہ فراست سے، نہ قیاس سے، نہ قال سے، نہ فور باطن سے، نہ آلات سے البتہ خداوند عالم جو عالم الغیب ہے وہ خود اسے نے برگزیدہ بندوں اور انبیا ورسل کوعطافر ما تا ہے۔ جس کا ذکر قرآن مجید میں اس طرح آتا ہے۔

﴿قُلُ إِنَ ادْرِى اقْرِيبِ مَا تُوعِدُونِ أَمْ يَجْعُلُ لَهُ رَبِى امدا ٥ عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يَظْهِرُ عَلَى غيبِه احدا ٥ الا منِ ارتضى مِن رسول فيانه يسلك مِن بينِ يديهِ ومِن خلفِه رصدا ٥﴾ (الجن:٢٤ تا٢٢)

لیعن''(اے پینمبرآپان سے) کہدو بیجے کہ میں نہیں جانتا کہ جس) عذاب (کاتم سے وعدہ کیا جارہا ہے وہ نزدیک ہے یا میرارب اس کے لیے لبی مدت مقرر فرما تا ہے وہی عالم الغیب ہے وہ اپنے غیب پرکسی کومطلع نہیں فرما تا مگر جس رسول کو (اس کام کے لیے) پیند فرما لے، تواس کے آگاور پیچھے کا فظ بھیج دیتے ہیں۔''

اس کا مطلب میہ ہے کہ جب مشرکین مکہ اور کفار نے آپ کے سے قیامت اور عذاب کا معین وقت بتلانے پر اسرار کیا تو اللہ تعالی نے اپنے رسول کے سے فرمایا کہ آپ ان سے میر کہ دیں کہ قیامت کا آناوہاں جز اوسزا کا ہونا تو یقینی ہے کیکن قیامت اور عذاب کے وقوع کی متعین تاریخ اور مدے کون سی ہے وہ صرف اللہ تعالی کو معلوم ہے ، اس لیے میں نہیں جانتا کہ وہ روز قیامت اور عذاب قریب آچکا ہے

یا میرارب اس لیے کوئی دور کی مدت مقرر کرے گا اور اس پر یددلیل پیش کی کہ قیامت اور عذاب کے معین وقت سے میری بے خبری اس لیے ہے کہ میں عالم الغیب نہیں بلکہ عالم الغیب ہونا صرف اللہ رب العالمین کی خصوصی صفت ہے اور وہ علم غیب کلی جس سے عالم کا ئنات کا کوئی ذرہ پوشیدہ نہ ہو (جو کہ صرف اللہ تعالی کے ماتھ خاص ہے ) کسی کوالیے غیب پر قبضہ اور قدرت نہیں ، جس سے سارے کلیات جزئیات اور غیبی الموراس کے معلوم ہوجا کیں البتہ جس کواللہ تعالی منصب رسالت و نبوت کے لیے پیند فرماتے ہیں تو اسے بقدر ضرورت امور غیبی کی معلومات فراہم کرتے ہیں اور ان معلومات فیبی اور خبروں کو مخفوظ ترین طریقے سے اپنے بندے کو پہنچا دینے کے لیے ان کے نزول کے وقت فرشتوں کا پہرہ اور چوکیاں رکھی جاتی ہیں تا کہ وہی اللی ہر طرح کی آمیزش سے محفوظ رہے اسی وجہ سے انبیاعہ ہم السلام اور چوکیاں رکھی جاتی ہیں تا کہ وہی الہی ہم طرح کی آمیزش سے محفوظ رہے اسی وجہ سے انبیاعہ ہم السلام کے علم میں شک وشبہ کی قطعاً گئجائش نہیں ہوتی ۔ یہاں استثناء (الا من ارتبضی ) میں غیب کی اور تمام امور غیبیہ مراد نہیں بلکہ وہ امور غیبیہ اور احکامات شرعیہ مراد ہیں جن کا تعلق منصب رسالت اور نبوت سے جب جب الم اس کے بعد والی آیت میں اس کی وضاحت موجود ہے چونکہ اللہ تعالی اس کے بعد ارشاد خراتے ہیں :

﴿لِيعلم ان قد ابلغوا رِسلتِ رِبِهِم واحاط بِما لديهِم و احصى كل شئى عددا ﴿ (الجن: ٢٨)

''تا كم معلوم ہوجائے كه انہوں نے اپنے پروردگار كے بيغامات پہنچاد ئے ہيں اور (حقيقت ميں پہلے ہى ہے) اللہ تعالی ان تمام احوال كا احاطہ كيے ہوئے ہيں اور اس نے ایک ایک چیز كوگن كرركھا ہے۔'
پہلے ہى ہے) اللہ تعالی ان تمام احوال كا احاطہ كيے ہوئے ہيں اور اس نے ایک ایک چیز كوگن كرركھا ہے۔'
پہلے اس لیک بات یہ بھی یا در ہے كہ منصب نبوت ورسالت كا تعلق چونكر شريعت اوراحكام كى تبلیغ سے ہاں ایک بات یہ بھی یا در ہے كہ منصب نبوت ورسالت كا تعلق چونكر شريعت اوراحكام كى تبلیغ سے ہاں لیہ اس کے پچھ كلیات كا علم بقدر ضرورت انبیاء کیا ہے۔ ہن چارہ ان کے وارثین علاء میں آنے والے واقعات كے احكامات نكال ليتے ہیں اور یہی سلسلہ تا قیامت جارى و سارى کرام پیش آنے والے واقعات كے احكامات نكال ليتے ہیں اور یہی سلسلہ تا قیامت جارى و سارى

رہے گاجس کی وجہ سے نہسی نئے نبی کی ضرورت ہے اور نہاس کے آنے کا امکان۔

پوشیدہ اشیاء کی چند ضروری اقسام کے بیان سے یہ بات اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ علوم بینیات کاعلم ہو،سب کے سب اللہ کے ساتھ خاص بین اوران کاعلم کی تو اللہ تعالی نے کسی کوعطانہیں فرمایا البتہ اللہ تعالی جب چاہتا ہے اللہ کے ساتھ خاص بین اوران کاعلم کی تو اللہ تعالی نے کسی کوعطانہیں فرمایا البتہ اللہ تعالی جب چاہتا ہے اور جس قدر چاہتا ہے ضرورت کے مطابق جزوی طور پراپنے بندوں کوعلم عطافر ما تا ہے بھروہ اپنے علم غیب میں سے احکام شریعیہ قوصرف انبیا علیم مالسلام کو بذریعہ وی بتلاتا ہے اور تکوی امور غیبیہ میں سے رجسیا کہ چوتھی قتم میں بتلایا گیا کا خاص خاص واقعات اور آئندہ آنے والے حالات کاعلم جزئی بھی انبیاء علیم میں بتلایا گیا کا خاص خاص واقعات اور آئندہ آنے والے حالات کاعلم جزئی بھی انبیاء علیم میں بتلایا گیا کا خاص خاص واقعات اور آئندہ آنے والے حالات کاعلم جزئی بھی انبیاء علیم ہوتا ہے عطافر ما تا ہے جومنجانب اللہ تعالی عطاکہ اور آئندہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ يعلم ما بين ايدِيهِم وما خلفهم ولا يحيطون بِشئى مِن عِلمه إلّا بِما شآء ﴾ (البقره: ٢٥٥) يعنی''جو يحی مخلوقات كے سامنے ہے وہ اسے بھی جانتا ہے اور جو يحھاس كے پیچھے ہے وہ بھی اس کے علم میں ہے مخلوقات (میں سے كوئی بھی ) اس كے علم میں سے سی چیز پر بھی احاطہ ہیں كرستی مگر يہ كہ جس قدر علم وہ خود ہی ان كودينا جاہے (صرف اتنا ہی علم ان وہوسكتا ہے )۔''

اسی طرح جب محدرسول اللہ ﷺ نے اپنے آپ کواللہ تعالیٰ کے رسول کی حیثیت سے بیش کیا تو کفارومشرکین آپ ﷺ کی رسالت و نبوت پر طرح طرح کے اعتراضات کرنے لگے۔ وہ کہتے تھے کہ کیا رسول ایسا ہوتا ہے جوانسانوں کی طرح زندگی بسر کرتا ہے ، کھا تا ہے ، بیتا ہے ، باز وروں میں چاتا کیا رسول ایسا ہوتا ہے جوانسانوں کی طرح زندگی بسر کرتا ہے ، کھا تا ہے ، بیتا ہے ، باز وروں میں چاتا ہرتا ہے غرض وہ ہراس چیز کود کھے کراعتراض کرتے تھے جولواز مات بشریت اور انسانی زندگی کے لیے از بس ضروری ہیں ،ان کفار ، مشرکین کا خیال میتھا کہ اللہ تعالیٰ کا رسول و ہی شخص ہوسکتا ہے جولواز مات بشریت سے مستغنی اور مافوق البشری قوتوں کا مالک ہو ، کا نئات کا ایک ایک ذرہ اس پر روثن ہو ، ماضی

اور مستقبل کی کوئی چیز اس سے چیپی ہوئی نہ ہواس لیے وہ آپ سے طرح طرح کی فرمائش بھی کرتے تھے چنانچہ وہ کہتے تھے کہ ہم تب مانیں گے اگر آپ ان خشک پہاڑوں کو ہموار سر سبز زمین میں تبدیل کر دیں ،اس میں ایسے چشمے البلے لگیں جس میں سے ندیاں اور نہریں جاری ہوں وغیرہ وغیرہ - تبدیل کر دیں ،اس میں ایسے چشمے البلے لگیں جس میں سے ندیاں اور نہریں جاری ہوں وغیرہ وغیرہ -

نیز وہ لوگ آپ ﷺ سے تتم تتم کے نیبی امور بتلانے پر بھی اصرار کرتے تھے تو ان سارے بے ہودہ سوالات اور بے جافر ماکشوں کے جواب میں اللہ تعالی ارشاد فرما تاہے:

﴿قل ما كنت بِدعاء مِن الرسلِ وما ادرِي مايفعل بي ولا بِكم إن اتبع إلا ما يوحيٰ التي وما انا اِلانذِيرٌ مبينٌ ﴾ (الاحتاف: ٩)

یعن'' آپ ان سے کہ دیجے میں کوئی نیار سول نہیں ہوں اور میں (اپنے عقل وفہم سے ) نہیں جان سکتا کہ میرے ساتھ کیا ہونا ہے اور تمہارے ساتھ کیا ہوگا میں تو صرف اس وحی کی پیروی کرتا ہوں جومیرے یا سبجی جاتی ہے ورمیں صرف ایک صاف صاف ڈرانے (خبر دار کرنے والا) ہوں۔''

اس آیت کریمہ کا مطلب ہیہ ہے کہ آپ بھیان کفاروشر کین سے کہددیں کہ میری رسالت و نبوت دنیا کی تاریخ میں پہلا واقعہ نہیں کہ تہہیں خدا کے رسول کو پہلا نے میں پریشانی ہو بلکہ مجھ سے قبل بہت سے انبیاء ورسل دنیا میں آ چکے ہیں، جن میں بعض کوتو تم بھی مانے ہوا ورتم کوان سے عقیدت بھی ہے، آخر وہ بھی تو انسان و بشر سے ، کھاتے پیتے سے ، آخران میں سے کون سارسول ایسا گزرا ہے جس نے انجر وہ بھی تو انسان و بشر سے ، کھاتے پیتے سے ، آخران میں سے کون سارسول ایسا گزرا ہے جس نے اپنے اختیار سے کوئی مجرد و دکھایا ہویا پھر اس نے ازخود اپنے ذاتی علم سے بھی جانا ہو۔ اگر ایسانہیں اور نہ ہوسکتا ہے تو پھر میری رسالت و نبوت کو پر کھنے کے لیے ایسی نرالی اور انو کھی کسوئی تم کہاں سے اور نہ ہوسکتا ہے تو پھر میری رسالت و نبوت کو پر کھنے کے لیے ایسی نرالی اور انو کھی کسوئی تم کہاں سے نہ یہ جانا ہوں کہ آخرت میں تمہار سے ساتھ کیا گیا جائے گا اور نہ میں یہ جان سکتا ہوں کہ اس دنیا میں میر ااور مجھ پر ایمان لانے والوں کا اور میری اس دعوت کا انجام کیا میں یہ جان سکتا ہوں کہ اس دنیا میں میر ااور مجھ پر ایمان لانے والوں کا اور میری اس دعوت کا انجام کیا

ہوگا اور تمہارے ان مظالم اور زیاد تیوں کی تمہیں کب اور کیسی سزا ملے گی ،غرض دنیا و آخرت کے امور غیبیہ سے متعلق وجی الٰہی کے بغیر لیے مجھے کوئی علم (جسے یقین کہا جا تا ہے ) نہیں خواہ وہ میری ذات سے متعلق ہویا دوسر بے لوگوں مؤمنین اور کفار ومشرکین سے متعلق خواہ وہ معاملہ دنیا کا ہویا آخرت کا ، تفصیلی ہویا اجمالی اس کی مجھے کچھ خبر نہیں ، اور بیا مور آخرت (برزخ ، جنت و دو ذخ ، حساب و کتاب ، مشرکین و کفار کے لیے ہزا اور مؤمنین کے لیے جزا) سے متعلق یا دنیا میں آئندہ پیش آنے والے واقعات کے بارے میں جو کچھ بیان کرتا ہوں یہ میری عقل فہم و ذہانت کا اثر نہیں بلکہ امور غیبیہ کے متعلق جو کچھ میں کہتا ہوں اس کا ذریعہ وجی الٰہی ہے جو میری طرف بھیجی جاتی ہے اور میں اس کی ا تباع اور پیروی کرتا ہوں۔

بلا شک وشباللہ تعالی نے نبی کریم اللہ وہ وہ تلا دیا ہے جو پوری کا نئات میں نہ کسی نبی مرسل کو عطا فرمایا ہے اور نہ کسی مقرب فر شتے کو، آپا پر سلسلہ رسالت و نبوت کوختم فرمایا اور آپ پر رسالت و نبوت کے کمالات آپ کے اور شایاں شان علوم کی انتہا کی حضرت علامہ آلوسی رحم اللہ علیہ اس آست کر بہر کے تحت لکھتے ہیں کہ: والمذی اختسارہ ان المع عندی علمی نفی الدر اینة من غیر جھة الموحی سواء کانت الدر اینة تفصیلیة او اجمالیة و صواء کان ذالک فی الامور الدنیویة اوالا خرویة واعتقدانه سے لم ینتقل من الدنیا حتی اوتی من العلم باالله تعالی وصفاته و شؤنه والعلم باشیاء یعد العلم کمالا مالم یوته احد غیرہ من العالمین ولا اعتقد فوات کمال اختیارات میرے ہاتھ میں بیں، توجب میں نے اس قتم کا دعوی نہیں کیا ہے تو آپ کے سوالات اور فرمائش اختیارات میرے ہاتھ میں بیں، توجب میں نے اس قتم کا دعوی نہیں کیا ہے تو آپ کے سوالات اور فرمائش سے جو کچھ مجھے وہ کی کہا وہ کہا اللہ تعالی کے موالوت اور فرمائش سے جو کچھ مجھے وہ کی کہا ہم الغیب اور تمام اختیارات کا مالک اللہ تعالی کے موالوت کی موال سے اس میں بیروی اور قبیل کرتا ہوں۔

بعدم العلم بحوادث دينويه جزئية كعدم العلم بما يصنع زيد مثلًا في بيته وما يجرى عليه في يومه اوغده، ولاارى حسناقول القائل انه عليه الصلوة والسلام يعلم الغيب، واستحسن ان يقال بدله انه صلى الله عليه وسلم اطلعه الله تعالىٰ على الغيب اوعلمه سبحانه اياه او نحو ذالك، وفي الآية ردّ على من ينسب لبعض الاولياء علم كل شئى من الكليات والحزئيات وقد سمعت خطيبا على منبر المسجد الجامع المنسوب للشيخ عبد القادر الكيلاني قدس سره يوم الجمعة، قال باعلى صوت يا باز!انت اعلم بي من نفسي، و قال لي بعض اني لا عتقادان ان الشيخ قدس سره كل شيء مني حتى منابت شعرى ، ومثل لي بعض اني لا عتقادان ان الشيخ قدس سره كل شيء مني حتى منابت شعرى ، ومثل ذالك مما لا ينبغي ان ينسب الي رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم فكيف ينسب الي سواه ؟ فليتق العبد مولاه . . . . . . (روح المعاني : ١٠ / ٢٦ ـ اداره الطباعة المنرية)

لین در میر میزدیک پیندیده قول میر کے در بیال ایسی روایت اور جان لینے کی نفی ہے جو بغیر کسی وی کے خود بخو دہو ،خواہ فضیلی ہویا اجمالی ،خواہ دنیا کے واقعات سے متعلق ہویا اس کا تعلق آخرت کے حالات سے ہو (اس کے بعد علامہ آلوی فرماتے ہیں کہ) میرااعتقاد ہے ہے کہ رسول اللہ کے اس وقت تک دنیا سے انقال نہیں فرمایا جب تک اللہ تعالی کی ذات وصفات اور اس کے شکون کا علم منہ دے دیا گیا ہواور ان اہم اشیاء (یعنی دنیا و آخرت میں آئندہ پیش آنے والے اہم واقعات ) کاعلم بھی جن کا دیا گیا ہواور ان اہم اشیاء (یعنی دنیا و آخرت میں آئندہ پیش آنے والے اہم واقعات ) کاعلم بھی جن کا علم کمی کی مال سمجھا جاتا ہے ، جو پوری کا ئنات میں آپ کے سواکسی دوسر کے وعطانہیں کیا گیا اور میرا بید اعتقاد نہیں کہ جز دی واقعات اور حادثات جسے مثلاً زیدا ہے گھر میں کیا کام کرتا ہے اور اس پر آئی اور کل کیتھی کررے گا ، مہونے کی وجہ سے کمال نبوت میں فرق آتا ہے (کیونکہ اسی طرح غیبیہ امور کاعلم نہ کوئی کمال ہے اور نہ اس کے نہ ہونے سے کمال نبوت میں فرق آتا ہے ) (وہ فرماتے ہیں کہ ) میں کسی گخص کے اس قول کو اچھانہیں شبھتا کہ آپ کینئیب جانتے سے (اور تقاضائے ادب کی وجہ سے کمال خوص کے اس قول کو اچھانہیں شبھتا کہ آپ کینئیب جانتے سے (اور تقاضائے ادب کی وجہ سے کام کوئی کمال ہے اور نہ اس قول کو اچھانہیں شبھتا کہ آپ کینئیب جانتے سے (اور تقاضائے ادب کی وجہ سے کیں تو کام کیس کی کہ دب

بلاضرورت ایسا کہنا بھی مناسب نہیں کہ آپ ﷺ غیب نہیں جانتے تھے) بلکہ یوں کہاجائے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ وغیب کی چیزوں پر مطلع کیا تھا یا اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے آپ ﷺ وغیبی امور بتلائے تھے یا اسی طرح کسی دوسر ے الفاظ میں کہیں جس میں نہ تو ہے ادبی کی شان پائی جائے اور نہ آپ ﷺ وخدائی اختیارات کا مالک تھیراکران کے اس فرمان عالی کی مخالفت کی جائے کہ:

لا تطروني كما اطرت النصاريٰ عيسيٰ بن مريم قولوا عبدالله و رسوله

(خبردار) مجھے حدسے نہ بڑھا جس طرح عیسائیوں نے (حضرت) عیسی علیہ السلام کو (بشریت سے خارج کرکے خدا کہہ کر) حدسے بڑھایا تھا (سن لو) مجھے تم اللہ تعالیٰ کا بندہ اوراس کا رسول ہی کہنا (پھراس کے بعد علامہ آلوی فرماتے ہیں کہ )اس آیت میں ان لوگوں کے نظریہ کی تر دید کی گئی ہے جو بعض اولیاء کی طرف تمام کلیات و جز کیات کے علم کو منسوب کرتے ہیں میں نے جامع مبحد میں جے شخ عبدالقادر جیلانی قدس سرہ کی مبحد سے موسوم کیا جاتا ہے۔ جمعہ کے دن اسی مبحد کے منبر پر بیٹھے ہوئے عبدالقادر جیلانی امیری ہوئے خطیب سے سنا، وہ بلند آواز سے پکار کر کہہ شخ اے باز آپ (شخ عبدالقادر جیلانی) میری جوان پر مجھ سے زیادہ علم رکھتے ہیں اور بعض نے مجھ سے کہا کہ میرااعتقاد میہ ہے کہ (شخ عبدالقادر جیلانی) میری قدس سرہ میرے جسم کی ہر ہر چیز پرعلم رکھتے ہیں حتی کہ میرے بال کی جڑوں سے بھی ان کو واقفیت ہے فقدس سرہ میرے جسم کی ہر ہر چیز پرعلم رکھتے ہیں حتی کہ میرے بال کی جڑوں سے بھی ان کو واقفیت ہے در نا وعلامہ آلوی فرماتے ہیں کہ )اس طرح کاعلم تو ایسا ہے جسے رسول اللہ بھی کی طرف بھی منسوب نہیں کرنا چاہئے چہ جائیکہ آپ بھی کے سواکسی دوسرے کی طرف تو (ایسے کہنے والے) بندے کو چاہیے کہ (اس طرح کہنے میں) اللہ تعالی سے ڈرے ب

 رسالت کی نفی وا نکار ہے حالانکہ غیبی خبر اور غیب میں فرق واضح ہے اگر کوئی آپ کے کان میں کوئی رازی بات

کہد دے تو کیا اس سے آپ عالم الغیب بن گئے بلکہ بہتو چھی ہوئی خبر ہے جو آپ کو بتلائی گئی۔ اسی طرح

کسی بھی نبی مرسل کواللہ تعالیٰ نے لاکھوں غیب کی چیزوں کا بغر ربعہ وحی بتلادینا ان کوعالم الغیب نہیں بنادیتا۔

مذکور و بالا بحث کا خلاصہ بہ ہوا کہ جن چیزوں کا علم لوگوں کو بعض اسباب اور ذرائع سے عاد حاصل

ہوجا تا ہے غیب نہیں۔ اسی طرح کسی رسول و نبی کو بذر ربعہ وحی یا کسی ولی کو بذر بعہ کشف والہمام جوغیب کی

گھھ چیزوں کا علم دے ویا گیا وہ علم غیب کی حدود سے نکل جاتا ہے اسی طرح جو شخص اسباب و ذرائع

گھھ چیزوں کا علم دے ویا گیا وہ علم غیب کی حدود سے نکل جاتا ہے اسی طرح جو شخص اسباب و ذرائع

ہوجا تا ہے جی بیت و مشاہدات اور ولائل سے کوئی علم حاصل کرتا ہے ، اس شخص کو عالم الغیب نہیں کہتے جیسے

ریاضی کے قواعد سے کوئی حساب و مقدار معلوم کر لے یا طب ، حکمت ، نفسیات ، منطق ، فلسفہ ، سائنسی

ریاضی کے قواعد سے کوئی حساب و مقدار معلوم کر لے یا طب ، حکمت ، نفسیات ، منطق ، فلسفہ ، سائنسی

کشف والہام یا وحی کے ذریعے کسی کو بعض چیزوں کا علم ہوجائے تو اس علم کوثر آن مجمید میں انبا الغیب

کشف والہام یا وحی کے ذریعے کسی کو بعض چیزوں کا علم ہوجائے تو اس علم کوثر آن مجمید میں انبا الغیب

کشف والہام یا وحی کے ذریعے کسی کو بعض چیزوں کا علم ہوجائے تو اس علم کوثر آن مجمید میں انبا الغیب

کشف والہم میا وحی کے ذریعے کسی کو بعض چیزوں کا علم ہوجائے تو اس علم کوثر آن مجمید میں انبا الغیب

﴿ تِلكَ مِن انبآء الغيبِ نوحِيهآاِ ليك

" لیعنی پیغیب کی خبروں میں سے ہے جن کوہم آپ کی طرف وجی کرتے ہیں۔"عالم الغیب تو وہی ہوتا ہے جس کاعلم ہر واسطہ، وسیلہ، سبب، آلات اور دلیل وغیرہ سے بے نیاز ہوا ور ایساعلم صرف اللہ تعالی کے ساتھ خاص ہے۔ کہ پوری کا ئنات میں ہر مادہ کے رحم میں جو میل ہو ہرایک کو بیک وقت اجانتا ہے اللہ تعالی کاعلم اور دیکھناالیا نہیں کہ ایک آن میں ایک یا چند کامعائنہ کرلے یاد کھے اور دوسرے وقت میں دوسری اشیار نظر اور توجد دے۔ جس طرح انسانوں اور دوسری مخلوقات کا حال ہے بلکہ ازل سے ابدیک کی تمام چیزیں ساری کی ساری اس کے سامنے اسی دائی مشخصر ہیں کہ کسی وقت بھی کوئی ذرہ یا کسی مخلوق کا خیال وغیرہ اس کی گنتی ہوگی ۔ غرض کہ نیک ہوگا یا بد بخت ، عمر اس کی گنتی ہوگی ۔ غرض کہ نیک ہوگا یا بد بخت ، عمر اس کی گنتی ہوگی ۔ غرض

مستقبل میں اس پر جوحالات وعوارضات وار دہونے والے ہوتے ہیں وہ تفصیل کے ساتھ ان سب کو جانتااورد کیتا ہےاوراللہ تعالیٰ ہی وہ ذات ہے جوان تمام اشیا کے احوال اور حقائق کا جاننے والا ہے جو کا ئنات میں تبھی بتھے یااب ہیں یامستقبل میں ہوں گے یخرض اللّٰد تعالیٰ کوتمام کا ئنات کا از ل سے ابد تک بلا واسط ہر چیز کا مکمل علم ہے، جملہ کا ئنات میں جتنے ذرات ہیں ان تمام کی کل تعدا داوروزن سے اس کو وا تفیت ہے <mark>ساری دنیا کے سمندروں، دریاں وغیرہ میں جتنے قطرے ہیں،ان کا شاراس کے علم</mark> میں ہے، ہر بارش کے قطرے اور تمام دنیا کے درختوں کے پیوں کی تعداد اور ان میں باریک لکیروں میں سے کوئی کلیراس سے ک<mark>سی وڈنٹ</mark> بخفی نہیں رہ سکتی ۔ ہر درخت کا ہریتا گرنے سے پہلے اور گرنے کے بعداور ہر درخت پرلگا ہوا یا کتنی <mark>مرتبالٹ بلیٹ ہوگا ،کب اور کہاں گرے گا اس طرح ہمیشہ ہمیشہ ہرچیز</mark> کواس کے پیدا ہونے سے پہلے اس کے عین حیات میں اوراس کے مرنے کے بعدایے علم تفصیل سے جانتا ہے۔اس کاعلم اورمشاہدہ کا ہر اِن کا خات کے ایک ایک ذرے کومچیط ہے اور کوئی ذرہ اس سے کسی وقت بھی پیشیدہ نہیں ہوسکتا۔ وہ ہر شے کی صفا<mark>ت ،خواص</mark> ، کیفیات ، وزن ،مقداراورشار بلا واسطہ جانتا ہے۔وہان چیزوں کے جاننے میں کسی واسطےاورو سلے کافی جنہیں،اوراس کا پیلم اپناذاتی ہے کسی نے اس کوسکھا یانہیں ، نیز اللّٰہ کاعلم لامحد و داور بے بہا ہے۔ ت<mark>مام مخلوقات</mark> کواللّٰہ تعالیٰ نے جوعلم دیا ہے وہ بہت محدود ہے،اگر چەرسول الله ﷺ تمام انبياعليهم الصلو االسلام سے زيادہ عالم تھے اوران کواللہ تعالیٰ نے وہ علوم عطا فرمائے جوکسی مقدس نبی ،مقرب فرشتے بلکہ تمام مخلوقات میں سے کسی کوعطانہیں کیے گئے۔ جیسےاللہ تعالیٰ کی ذات ،صفات اس کے حقوق اور قانون کاعلم ، ماضی <mark>مستقبل ک</mark>ے لاکھوں واقعات کاعلم ، برزخ اور قبر کے حالات ، جنت ، دوزخ اوراخرت کاعلم غرض وہ تمام علوم جو آپ کی شایان شان تھے عطا کیے گئےلیکن پھربھی حضور ﷺ، تمام انبیا علیہ السلام فرشتے ، جن وانس اور تمام اولین اور آخرین کو جتناعلم دیا گیا ہے،اس کواللہ تعالیٰ کےعلم محیط سے کوئی نسبت نہیں صحیح بخاری شریف کی روایت ہے کہ حضرت خضر علیه السلام نے ایک چڑیا کو دریا کے کنارے پانی پیتے ہوئے دیکھ کر حضرت موتی علیه السلام سے فرمایا:

ما علمي و علمك من علم الله إلّا مثل مانقص هذا العصفور من هذا البحر. (كتاب التفسير بخاري باب الكهف: ٦٧٨/٢)

''الله تعالی معلم کے مقابلے میں میرے اور آپ کے علم کی مثال اس قطرے کی ہے جواس چڑیا نے اس دریا ہے کم کیا ہے۔''

یہ مثال محض سمجھانے کے لیے ہے ورنہ مخلوق کے محدود علم کواللہ تعالی کے لامحدود علم کے ساتھ کوئی نسبت ہوہی نہیں سکتی۔اللہ تعالی کی صفت علم پراس کے دوسرے صفات کمالیہ کو بھی قیاس سیجھے کہ اللہ تعالی کی تمام صفات کمالیہ اس کی ذاتی اور لامحدود ہیں مخلوق میں جو بھی کوئی خوبی وصفت نظر آتی ہے وہ محدود اور صرف اللہ تعالی کی بخشش اور اس کی صفات میں سے سی صفت کا مظہر ہوتی ہے۔

الله تعالیٰ کی صفات کے ا<mark>جرامیں س</mark>ی کوخود مختار ماننا شرک ہے!

جس طرح اللہ تعالیٰ کی مخصوص صفات میں ہے تھی کو کسی درجہ میں شریک کرنا شرک ہے اس طرح یہ بھی شرک ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی دوسر کو صاحب اختیار مانا جائے لیعنی اگر چہ یہ مانا جائے کہ اللہ تعالیٰ ہی سب سے بڑا ہے اور وہی قادر مطلق و مصرفِ مطلق اور تمام صفات کمالیہ میں لگانہ ہے۔ لیکن اگر مخلوق جیسے ملائکہ یاارواح یاکسی مطلق و مصرفِ مطلق اور تمام صفات کمالیہ میں لگانہ ہے۔ لیکن اگر مخلوق جیسے ملائکہ یاارواح یاکسی انسان یا جن کے بارے میں یہا عقادر کھا جائے کہ اللہ تعالیٰ نیان کو مستقل طور پر پچھا تظامی امور سپر دکر دیئے ہیں جیسے بارش برسانا یا مافوق الفطرت طریقہ سے نفع وضر رہنجیانا دعا ئیں قبول کرنا وغیرہ۔اور بیان چیزوں کے نفاذ میں اس طرح خود مختار ہیں جس طرح دنیا کے بادشاہ اسپنے ماتحت حکام اورافسران کو پچھا تظامی اختیارات دے دیتے ہیں اوراس کے بعدوہ حکام ان اختیارات

کے اجراء اور استعال میں خود مختار ہوتے ہیں اور پھر نہ بادشاہ سے پوچھنے کی ضرورت ہوتی ہے اور نہ اسے خبر ہوتی ہے اس لئے لوگ ماتحت حکام کوخوش کرنے کے لئے ان کو ہدایا دیتے ہیں اور ان کی چاپلوسی کرتے ہیں تا کہ وہ اپنے اختیارات اس کے بارے میں نافذ کریں۔اس طرح کسی بھی مخلوق کے بارے میں بیا فذکر ہیں۔اس طرح کسی مخلوق کے بارے میں بیاء عقا در کھنا کہ وہ اللہ کی صفت کے اجراء ونفاذ میں خود مختار ہیں تو یہ بھی شرک ہے لے اور حقوق میں شرک بیر ہے کہ خدا ہونے کی حیثیت سے اللہ تعالی کے اپنے بندوں پر جو خاص حقوق عائد ہوتے ہیں۔ان میں سے کوئی حق اللہ تعالی کے سواکسی دوسرے کے لیے مانا جائے مثلا کسی مخلوق کی محبت اور تعظیم کو اللہ تعالی کے برابر سمجھنا، یا اس کی اطاعت میں کسی اور

 کوشریک کرنا جیسے کسی کے لئے ایسامستفل اختیار ثابت کرنا کہ وہ اللہ کے حکم کے بغیر کسی چیز کو حلال یا حرام قرار دے سکتا ہے۔ (اس کی تفصیل ان شاءاللہ آئندہ صفحات میں آئے گی) اسی طرح کسی کو اللہ تعالیٰ کی عبادت میں شریک کرنا جیسے بعیدہ، رکوع، مذرونیاز اور قربانی وغیرہ یا کسی مخلوق کو عالم اسباب کی چیزوں سے بالا تر اور اللہ تعالیٰ کا ہم یا ہم جھ کراس میں میں اور مصائب میں مدد مانگنا (پیسب شرک کی مختلف صورتیں ہیں)۔

## شرك جلى اورايك شبه كاازاله!

ندکورہ بالا بحث سے بیا بھون دورہ وجاتی ہے کہ ہم دنیا میں بہت ی چیزوں سے فاکدے اٹھاتے ہیں مثلاً پانی سے بیاس بجھاتے ہیں اورروئی سے بھوک دفع ہوتے دیکھتے ہیں۔ آگ سے گری اور دواؤں سے صحت کا حاصل ہونا نظر آتا ہے۔ علاج کے لئے عکماءاورڈاکٹروں سے کام کاج میں نوکروں یا کاریگروں سے مدد لیتے ہیں۔ ای طرح غریب فتائ لوگ امراءاور دکام سے مدوطلب کرتے ہیں وغیرہ وغیرہ وبیسب بچھ شرک کیوں نہیں؟ اس لیے کہ عالم اسباب کی ان اشیاء میں اللہ تعالی نے خاصیتیں اور تاثیریں رکھ دی ہیں۔ شرک کیوں نہیں ؟ اس لیے کہ عالم اسباب کی ان اشیاء میں اللہ تعالی نے خاصیتیں اور تاثیریں رکھ دی ہیں۔ پوت خرکرد یا پانی میں بیاس بچھانے کی تاثیرہ آگ میں گری اور روثی کی خاصیت اور دواوں میں امراض دور کرنے کی قوت ۔ ان خواص اور تاثیروں میں خودان اشیا کا کوئی افتیار نہیں، بلکہ اللہ تعالی نے ان کو ہمارے لیے خرکرد یا یا اوز اروم صنوعات سے کام لیتے ہیں۔ ان سے کام لینے میں شرک کی کوئی وجنہیں ۔ پھر جن لوگوں کواللہ تعالی نے اور ان سے کام لین قابلیت دے رکھی ہے جس کے ذریعے وہ دو رمرے ان انول کوکوئی فاکہ وہا بھی اس کوئی غیبی طاقت نہیں ہوتی، اور ان کے قبارے میں ہوتا اور یہ کہ وہ بھی ہماری ہی طرح اللہ تعالی کھتاج بیں مثل طاقت نہیں ہوتی، اور ان کے قبضہ میں پی خونیں ہوتا اور یہ کہ وہ بھی ہماری ہی طرح اللہ تعالی کھتاج بین مثلاً ہیں ہے کہ ہماری سے کہ اس اسب میں آئہیں اس قابل بنا دیا ہے کہ ہمان سے کہ ہمان سے کہ میں ہیں سے کہ بیان سے کہ وہ تارے سے کہ میں مرد کے سے ہیں پی اس ن سے مدر حاصل کرنے یا کام میں مدر لے سے ہیں پی اس ن سے مدر حاصل کرنے یا کام میں مدر لے سے ہیں پی اس ن سے مدر حاصل کرنے یا کام میں مدر لے سے ہیں پی اس ن سے مدر حاصل کرنے یا کام میں مدر لے سے ہیں پی اس ن سے مدر حاصل کرنے یا کام میں مدر کے کہا سوال نہیں پیر پیر اس قام کی کور سے کہ کہا میں اس بھر ہوتا۔ کہا میں کہا میں میں مرک کا سوال نہیں پیر بیر ہوتا۔ شرک کا سوال نہیں پیر بیر ہوتا۔ شرک کا سوال نہیں پیر بیر ہوتا۔ شرک کا میں میں مدر کے سے ہیں ہیں ہوتا۔ شرک کی کور کے کام میں مدر کے سے تو بین ہوتا۔ شرک کے کہا کور کی موالد کیا کہا کور کی کور کے کور کی کور کے کہا کی کور کے کور کے کور کی کور کے کور کی کور کے کہا کور کی کور کے کور کی کور کی کور کے کہا کور کی کور کی کور کی کور کے کور کے کور کی کور کی کور کی کور کے کور کے کی

تب ہوتا ہے جب کسی کواللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے ظاہری اسباب کے سلسلہ سے بالاتر یعنی غیبی طور پر اپنے ارادہ اور اختیار سے کار فر ما اور متصرف سمجھا جائے ، پھر اسی عقیدہ کی بنا پر اس سے اپنی حاجتوں میں مدد ما گلی جائے اور ایسے شرک عظیم کوشرکے جلی کہتے ہیں۔ جائے اور ایسے شرک عظیم کوشرکے جلی کہتے ہیں۔

#### معجزات وکرامات صرف الله تعالی کے اختیار میں ہیں!

بلاشبانبیاء کیم السلام کے ذریعے سے ایسے کام عالم وجود میں آئے جوعام انسانوں کی قدرت سے باہر ہوتے ہیں جنہیں مجزات کہا جاتا ہے، اسی طرح اولیاء اللہ سے بھی بعض اوقات ایسے بہت سے کام صادر ہوتے ہیں جوخلاف عادت ہوتے ہیں، ان کو کرامات کہتے ہیں۔ جنہیں سرسری نظر سے دیکھنے والوں کو بید مغالطہ لگ جاتا ہے کہ اگر اللہ تعالی آن کاموں کی قدرت واختیار انہیں سیر دنہ کرتا تو ان کے ہاتھوں سے کیسے بیکام وجود میں آتے ، جس سے وہ ان انبیاء کیم السلام واولیاء کرام کے لیے ایک درج میں مغالم ہونے کا عقیدہ بنا لیتے ہیں اس لیے مناسب ہیں ہے کہ مجزات و کرامات کی حقیقت بیان کی جائے تا کہ بیہ معلوم ہوجائے کہ کرامات و مجزات و محرف اللہ تعالی کی قدرت واختیار سے وجود میں آتے ہیں۔

#### معجزه كي حقيقت!

معجزہ لغت میں عاجز کردینے والی چیز کو کہتے ہیں اور اصطلاح میں مججزہ ایسے ممل کو کہتے ہیں جو کسی پیغیبر سے بغیر کسی سبب طبعی کے عالم وجود میں آئے اور اگر ایسا کوئی کام ولی اللہ کے ذریعے وجود میں آئے اور اگر ایسا کوئی کام ولی اللہ کے ذریعے وجود میں آئے اور اگر اسیا کوئی کام ولی اللہ کے ذریعے تین اور بید کی اور میں کام مملی معجزہ ایسا ہے جو قیامت تک ہروقت میں ہر شخص پر ججت تام ہے مثلاً عصا اور پد بیضا حضرت موی علیہم السلام کی رسالت و نبوت کی دلیل تھے لیکن ان کے تشریف لے جانے کے بعد وہ موجود نہیں ۔ لیکن قرآن مجید ہر وقت پکار کراعلان فرما تاہے کہ مجھ جسیا کلام پیش کروور نہ مجھ پر ایمان لاؤ۔ اس کی مزید تفصیل کے لیے کتاب دہریت سے اسلام تک باب حقانیت اسلام کو ملاحظہ کے بچے۔

کہتے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے پیغیبروں کو معجزے دے کرلوگوں کواپنے احکامات کی طرف بلانے پر مامور فرماتے ہیں اوران مجزات سے مقصودان کی رسالت ونبوت کی تصدیق کرنا ہوتا ہے ہ جو کا م عام آ دمی نہ کر سکے وہ انبیاعلیم السلام سے ظاہر ہوتا ہے تا کہ عوام مجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ کا تعالیٰ کا پیغمبر ہے اس کو اللہ تعالیٰ کا رسول ماننااوراس <mark>کے بتلائے</mark> ہوئے عقیدے کے مطابق اوراس کی لائی ہوئی تعلیمات ی<sup>عم</sup>ل کرنے میں اللہ تعالیٰ کی رضااوراس کے <mark>حکم کی تع</mark>یل ہےاور جومنکر حق اسے نہ مانتے ہوں ان پر حجت تام ہواور وہ مستحقین عماب بن جائیں۔ پچھلے انبیاء کیہم السلام کومو ماوہ معجزے دئے گئے جوملی اور مشاہد (نظرآنے والے) تھے جیسے حضرت ابراهیم علیدالسلام پرد<mark>یکتی ہوئی</mark> آگ کاٹھنڈی اورسلامتی والی (غیرمضر) ہوجانا،حضرت موتی علیدالسلام کا عصااورید بیضاوغیره اور حضر<mark>ت علی</mark>م <mark>علیه السلام کا مادر زاد نابینا اور کوڑھوں کو تندرست کر دینا،مردوں کو</mark> زندہ کرنا وغیرہ۔ چونکہ آپ ﷺ کی نبوت تمام انسانوں کے لیے ہے،اس لیےحضور ﷺ کو جہاں ایک طرف ہزاروں عملی اور مشاہد معجزات دیئے گئے ۔جس کی وجہ سے عہد مبار کہ میں مسلمانوں کا ایمان وابقان پختة اورغیر متزلزل ہوااور قد سیوں کی ایک الی عظیم جماعت تیار ہوئی جن کے ایمان میں شک کرنا بلکه ان یر تقید کرنا چاند برتھو کئے کے مترادف ہے تو دوسری طر<mark>نے رہتی</mark> دنیا تک تمام انسانوں کے لیے ایک ایسا کلام علمی معجزہ ( قرآن مجید )عطافر مایا جولا کھو<sup>ع</sup>ملی اورمشاہد معجز<mark>وں ہ</mark>ے بڑھ کر ہے جو بیک وقت عقل اور دل دونوں براثر انداز ہوتا ہےاوراس کی حقانیت بر دلائل پیش کر<mark>نے کی مثا</mark>ل سورج کے روثن ہونے بر دلائل قائم کرناہے وریہایک ایسا کلام ہے جس کی نظیر پیش کرنا انسانی قدرت ہے باہر ہے اور قیامت تک کے انسانوں کے لیے پورے قرآن مجید کی نظیر پیش کرنے کی بجائے صرف <mark>قرآن مجی</mark>د کی حجورٹی سی سورت کی مثال پیش کرنے کا چیلنج ہےاورتمام انس وجن انتظے ہو کر بھی اس کی مثال لانے <mark>سے قا</mark>صر وعاجز ہیں۔ معجزه كأحكم!

ہرخاص وعام کے لیے بیاع قادر کھنا ضروری ہے کہ انبیا ورسل علیهم السلام سے جوم عجزات یقینی طور

پر ثابت ہیں جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام پرآگ کا ٹھنڈ ااور غیر مضر ہونا، حضرت موسی کا عصااور ید بیضا وغیرہ کے معجزے لے جن کا ثبوت اور دلالت دونوں قطعی اور یقینی ہیں وہ حق ہیں اورایسے معجزات پر ایمان لانا، ان کے وجود اور ان کی حقیقت کا اعتراف کرنا چاہئے کیونکہ ان میں سے کسی ایک کا انکار حقیقت میں اسلام اور قرآن سے انکار ہے۔

## یقنی معجزوں کو دائر ہ اسباب سے جوڑنے کی مذمت!

بعض نام نہاد مسلمان جن کے دماغ پر مغربی دنیا کی مادہ پرسی اور مادی ترقی اور سائنسی برتری کا بت مسلط ہو چکاہے، وہ قرآن مجید میں ندکورالیے واقعات جن کاظہور دنیا میں یقیناً بغیر کسی طبعی سبب کے ہواہے یعنی ایسے یقینی مجزات کو کسی ندکسی طرح ایسے واقعات بنانے کی کوشش کرتے ہیں جن کا وقوع اسباب طبعیہ کے تحت ممکن ہو۔ یہ حضرات ایسے واقعات کو مادی واقعات بنانے میں کسی بھی تحریف ، اسباب طبعیہ کے تحت ممکن ہو۔ یہ حضرات ایسے واقعات کو مادی واقعات بنانے میں کسی بھی تحریف ، تبدیلی سے نہیں چو کتے ۔خواہ ان کو چھوٹ نا تبدیلی سے نہیں چو کتے ۔خواہ ان کو چھوٹ احادیث کا رد کرنا پڑے یا قرآن کے سیاق وسباق کو چھوٹ نا پڑے ،خواہ قرآن مجید کی دوسری محکم آیات کریمہ کوظرانداز کرنا پڑے کیونکہ ان حضرات کا رویہ یہ ہے کہ وہائی وہنانے میں کوشل یات کی جائے قرآن وسنت کو اپنے نظریات کے تا بلع کہ وہنانے میں کوشاں رہتے ہیں ۔ یہ سب یا تو اس لیے کرتے ہیں ان کو بیغوف لاحق ہوتا ہے کہ کہیں کوئی بنانے میں کوشاں رہتے ہیں ۔ یہ سب یا تو اس لیے کرتے ہیں ان کو بیغوف لاحق ہوتا ہے کہ کہیں کوئی

ا ثبوت کا یقینی ہونا ہے ہے کہ اس امر کا ذکر قرآن مجید میں آیا ہویا اس کا علم ہمیں متواتر حدیث شریف سے حاصل ہو چکا اور اس کی دلالت کا تقینی ہونا ہے ہے کہ اس کے معنی میں بھی کوئی ابہا م نہ ہوا ور نہ اس میں کسی معنی کا احتمال ہو پہل جولوگ فی الجملہ معجز ات کو مانتے ہیں مگر کسی ایسے واقعہ کا ظہور جس سے ان کا معجز ہ ہونا تقینی طور پر ثابت نہیں بلکہ اس میں معجز ہ اور غیر معجز ہ دونوں کا قوی احتمال موجود ہے اس کو وہ دائرہ اسباب سے جوڑ دے تو ایسے شخص کوخواہ نخواہ منکر معجز ات و کرامات کہنا بھی میں ہے۔

روثن خیال انہیں قدامت پیندی کا طعنہ نہ دیدے یا ان کا خیال یہ ہوتا ہے کہ کسی نہ کسی طرح مغربی نظریات سے قرآن وسنت کوہم آ ہنگ کیا جائے تا کہ ان سے داداور دنیاوی مفادات حاصل کریں یا اگر مان سے حسن طن رکھ کران کے بارے میں بیگمان رکھیں کہ ان کی اس طرزعمل سے مرادیہ ہے کہ اس ہم ان سے حسن طن رکھ کران کے بارے میں بیگمان رکھیں کہ ان کی اس طرزعمل سے مرادیہ ہو جائے گا تو پھر یہ سے نام نہاد عقلیت پیند اور مستشرقین کے بے ہودہ اعتراضات کا جواب ہو جائے گا تو پھر یہ یقیناً قرآن اور اسلام کے ایسے نادان دوست اور ہمدرد ہیں کہ ان کی دوسی اور ہمدرد کی دشمنان اسلام کے تعصب وعداوت سے لاکھوں گنا بڑھ کر خطرناک ہے کیونکہ غیر مسلم کی کھلی مخالفت اور فریب دہی سے عوام کا بچنا اتنامشکل نہیں جننا کہ اس ایک شخص سے جواسلام کا لبادہ اوڑھ کر اسلامی عقا کداور اعمال کوسنے کردیتا ہے۔

#### معجزه ہے انکار کی وجہ!

جولوگ مجزات کے سرے سے قائل نہیں ہیں ،ان میں بعض تو وہ ہیں جو وجود باری تعالی کے منکر ہیں اور بعض لوگ اگر چہ خدا کو مانتے ہیں لیکن ان لوگوں کا عقیدہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نیکا کنات کو پیدا فر ما کراس نظم کوا یک قانون پر چلا دیا۔اس کے بعد کا کنات کو خاموثی سے دیکھ رہا ہے اور پچھ نہی کر الگ تھلگ بیٹھ کر ایک بے بس تما شائی کی طرح کا گنات کو خاموثی سے دیکھ رہا ہے اور پچھ نہی کر سکتا۔اس لیے ایسے لوگ جب خرق عادات واقعہ جو دائرہ اسباب سے ماورا ہو، کے متعلق سنتے ہیں تو اس کوایک افسانہ باور کر کے درکر دیتے ہیں اور اگر کہیں وہ ایسے واقعہ کواپئی آئھوں سے دیکھ لیتے ہیں تو اسے دائرہ اسباب سے جوڑنے کی کوشش کرتے ہیں۔غرض بیلوگ اللہ تعالی کے قطل کے قائل ہوکر برائے نام ایسے جا ختیار اور بے قدرت خدا کو مانتے ہیں جو کمز ورترین انسان سے بھی زیادہ لاچارو برائے نام ایسے جا ختیار اور بے قدرت خدا کو مانتے ہیں جو کمز ورترین انسان سے بھی زیادہ لاچارو

اس کے برعکس مسلمانوں کاعقیدہ بیہے کہ اللہ تعالیٰ نے پوری کا ئنات کی تخلیق کی ، وہی قادر مطلق

ہے، تمام اختیارات کا مالک صرف وہی ذات ہے ہ کا ئنات کی تدبیروا تظام خود کرتا ہے، پوری کا ئنات میں جو پچھ ہوتا ہے اس کی مشیت کے تحت ہوتا ہے تی کہ کسی درخت کا پیتہ بھی اس کے اذن کے بغیر جنبش تک نہیں کرسکتا اور اللہ تعالی وہ ذات ہے جس نے تمام اشیا کو پیدا فر مایا اور ان میں بیرخاصیتیں رکھ دیں ۔ تو جس طرح بیراشیاء خودا پنے وجود اور بقامیں اللہ تعالی کی مختاج یا ہیں اسی طرح ان کے خواص بھی اللہ تعالی کی مختاج یا گئوتی ہیں اور نفع اور ضرر پہنچانے میں اللہ تعالی کے مختاج ہیں اگر چہ ان خاصیتوں کے بھی اللہ تعالی کی مختابی کی مختابی کی مختابی کی مختابی ہیں مثلا آگ میں اللہ تعالی نے عام قانون اور معمول یہی رکھا ہے کہ وہ بھی آتش پذیر چیز اس میں پڑجائے تو وہ جلاد ہے کی خاصیت ہے کہ وہ بھی آتش پذیر چیز اس میں پڑجائے تو وہ جل جاتی کی خاصیت کو خاصی حالت میں سلب کر لے اور اس کے عام معمول کو جب آگ میں ڈال دیا گیا تو اللہ سجانہ و تعالی معمول کو بدل دے جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو جب آگ میں ڈال دیا گیا تو اللہ سجانہ و تعالی فی آگری کو کم فرمایا کہ:

﴿ يانار كونِي بردا وّ سلاما على ابراهيم ﴿ (سورت انبيا: ۴۹) "ائ آك! شينرگى اورسلامتى والى بن جاابرا يهم يرد،"

تو وہ ٹھنڈی اور غیر مصر بن گئی کیونکہ تمام اشیا کی خاصیتیں اور معمول اللہ تعالیٰ کے تھم کے پابند ہیں وہ جس چیز کی خاصیت اور معمول کو بدلنا چاہے بدل سکتا ہے جیسا کہ پہاں آگ نے اللہ تعالیٰ کے تھم سے اپنی جل نے اللہ تعالیٰ کے تھم سے اپنی جلانے کی خاصیت چھوڑ دی اور گلزار بن گئی۔ اس طرح وہ وہ جب چاہیا گی شکلوں اور واقعات کی عادی رفتار میں جزوی یا کلی طور پر جیسا چاہے تغیر کرسکتا ہے کیونکہ وہی تمام چیزوں کا خالق وما لک ہے۔

معجزهاور کرامت کی حیثیت!

جب بیہ بات معلوم ہوگئ کہ مجز ہ اور کرامت بغیر کسی طبعی سبب کے اللّٰہ ت<mark>غالی کے حکم سے خلا ف</mark> لے مزیر تفصیل کتاب دہریت سے اسلام تک میں ملاحظہ فرمائیں۔ عادت وجود میں آتے ہیں اس لیے کہ مجزات اور کرامات براہ راست حق تعالی شانہ کا فعل مانا جاتا ہے صرف اس کا ظہور پیغیبریاولی کے ہاتھوں پران کی صدافت اور عظمت ثابت کرنے کے لیے کیا جاتا ہے۔ پیغیبراورولی کواس کے وجود میں لانے کا کوئی اختیار نہیں ہوتا۔ جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿اقسموابِ اللهِ جهد ايمانِهِم لئِن جآتهم اية ليؤ مِنن بِهاط قبل إنما الآيات عندالله ومايشعِر كم انها إذاجاءت لايؤمِنون ﴿(الانعام:١٠٩)

یعنی''اوروہ منکرین می تعالی کی سخت قسمیں کھا کر کہتے ہیں اگران کے سامنے کوئی نشانی) معجز ہ ( آجائے تو وہ اللّٰہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے اور (اے مسلمانو!) تنہیں ان منکرین حق کا حال معلوم نہیں کہ اگران کے سامنے نشانیاں (معجزے) آبھی جائیں تو بیا بمان لانے والے نہیں۔''

اورایک جگه سابقین انبیاعلیهم السلام کے ساتھ پیش آنے والے حالات بیان کر کے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ:

﴿ وما كان لِرسول ان يا تِي بِا ية اِلا **بِاذ**نِ اللهِ ج فـاِذا جـاء امـراللهِ قضِي بِالحقِ و خسر هنا لك المبطلون﴾ (المؤمن: ٨٨)

یعنی''اورکسی رسول کی بھی بیطافت نہیں کہ وہ اللہ تعالی <mark>کے اون</mark> کے بغیر خود کوئی نشانی (معجزہ) لا سکے پھر جب اللہ تعالی کا حکم (نزول عذاب) آچکا توحق کے مطابق فیصلہ کر دیا گیااوراس وقت (اللہ تعالیٰ کے پیغمبروں کے ) جھٹلانے والے خسارے میں پڑگئے۔''

غزوہ بدر کے موقعہ پرآپ ﷺ نے کفار ومشرکین کے شکر کی طرف ایک مٹی بھرخاک اور کنگریاں کھینک دیں جواللہ تعالیٰ کی قدرت سے ہر لشکری کی آنکھ میں جالکیں۔اس واقعہ کے متعلق قرآن مجید میں ارشاد ہے:

﴿وما رميت إذ رميت ولكِن الله رميٰ ﴿ (الانفال: ١٤)

یعنی 'خاک یا کنکریوں کی مٹھی جوآپ نے بھر کے چینکی حقیقت میں (آپ نے نہیں چینکی بلکہ) اللہ تعالی نے چینکی ہے۔''

جس کا مطلب میہ ہے میٹھی جمرخاک اور کنگری اگر چہ آپ کے ہاتھ سے جینگی گئی ۔ لیکن اس مٹھی جمرکا اثر کفار ومشرکین کے تمام مشکر کی آنکھوں میں پہنچاد بنا اس میں آپ کے مل کا کوئی دخل نہیں میدر حقیقت اللہ تعالیٰ کا فعل تھا کہ اس نے اپنی قدرت سے ان تمام رکاوٹوں کو دور کر کے یک لخت مٹھی جمرخاک اور کنگریوں کو دشمن کے سارے جمع میگر پہنچادیا۔ اور کنگریوں کو دشمن کے سارے جمع میگر پہنچادیا۔ ورکنگریوں کو دشمن کے سارے جمع میگر پہنچادیا اور ان میں سے ہرایک کی آنکھ میں اس کا اثر پہنچادیا۔

اسی طرح بہت می آیات کر بہداں پر شاہد ہیں کہ کوئی پیغمبر خدایا کوئی ولی اللہ جب جا ہے جو چاہے جو چاہے مجز ہا کرامت دکھا دے یہ قطعاً کسی کے بس میں نہیں رسول اللہ ﷺ وردوسرے انبیاعلہ ہم السلام سے کفارومشرکین نے بہت سے متعین مجزات کی فرمائش کی مگر جس مجز ہ کواللہ سبحانہ تعالی نے جا ہا اس کو ظاہر کر دیا اور جس کا ظہور نہ چاہا وہ نہیں ہوا۔

غرض معجزات وکرامات الله تعالیٰ کی قدرت <mark>ہے وجود</mark> میں آتے ہیں۔ان کے ظہور میں نہ کسی ولی اللہ کواختیار ہوتا ہے اور نہ کوئی نبی ورسول اس کے پیش کرنے میں خود محتار ہوتا ہے۔

البتہ انبیاعلیہم السلام کی عظمت واحترام ہم پرلازم ہم کیونکہ مجزات وکرامات کا صدور انبیاء و اولیاء سے ہی ہوا کرتا ہے۔ بیان کی صداقت وعظمت ثابت کرنے کے لیے اور ان کی تائید کے لیے موران کی وجہ سے ہی کی اللہ تعالیٰ کی رضا کے ہوتے ہیں۔ انہی کے واسطہ سے ان کا ظہور ہوتا ہے اور ان کی وجہ سے ہم تک اللہ تعالیٰ کی رضا کے اعمال اور اللہ تعالیٰ کے احکامات پہنچتے ہیں۔

#### معجز ه اورجادومين فرق!

یہاں یہ بات بھی ملحوظ رہے کہ انبیاعلیہم السلام کے معجزات اور اولیاء اللہ کی کرامات سے ایسے

واقعات ومشاہدے آتے ہیں، جوعام عادت کے خلاف ہواکرتے ہیں، بظاہر سحر و جادو سے بھی ایسے ہی آثار واعمال ظاہر ہوتے ہیں، جوعام عادت کے خلاف ہواکر ونوں میں فرق نہ کرنے کی وجہ سے بعض کم فہم لوگ دونوں میں فرق نہ کرنے کی وجہ سے جادوگروں کی پینم ہروں جیسی تعظیم کرتے ہیں۔ حالانکہ سحر و جادواور مجزات و کرامات میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ سحر و جادو بہسمریذم، بیناٹزم، ٹونے ٹو گئے لے وغیرہ سے جو چیزیں ظہور پذیر ہوتی ہیں وہ سب اسباب طبعیہ کے اندر ہوتی ہیں۔ فرق صرف اثنا ہے کہ ان کیا سباب مخفی ہوتے ہیں۔ جو عام لوگ یہی سجھتے ہیں یہ کام بغیر کسی طبعی سبب کے ہوگیا۔ حالانکہ ان اشاب خاہر ہونے والے مشاہدوں کے اساب اہل فن برخفی نہیں ہوتے۔

# دائر ه اسباب کی اقسام!

اس سے بیہ بات سمجھ میں آگئ ہے کہ اسباب طبعیہ کی دوشمیں ہیں۔ ظاہری اسباب اور مخفی اسباب رخفی اسباب سے جو چیزیں ظہور میں آتی ہیں چونکہ ان کے اسباب ہرکسی پرعیاں ہوتے ہیں۔ اس لیے یہ چیزیں کسی کے لیے قابل حیرت نہیں ہوا کرتیں۔

مثلا گندم کی کاشت سے گندم کا پودانگل آنا، اوراپ وقت پر پکنا۔ کسی تیز رفتار سواری پر سوار ہوکر
کسی جگہ جلد پہنچنا یا جہاز میں اڑنا۔ جو بھی شخص گندم کی کاشت کرتا ہے وہ گندم حاصل کرسکتا ہے لیکن
اسباب خفیہ سے جو چیزیں مشاہدے میں آتی ہیں اس کے اسباب خاص لوگوں کے علاوہ دوسرے عام
لوگوں پرخفی ہوتے ہیں مثلا سائنسی ایجادات وغیرہ۔ ریڈیو پر آپ تقریرا ورخبریں کیسے سنتے ہیں۔ یا مثلاً
وائیرلس پر بغیر کسی تاروغیرہ کے ہزاروں میل دور کی باتوں کو کیسے سنتے ہیں یا مثلاً مسمریزم، ہیناٹرم سے
وائیرلس پر بغیر کسی تاروغیرہ کے ہزاروں میل دور کی باتوں کو کیسے سنتے ہیں یا مثلاً مسمریزم، ہیناٹرم سے
کسی کے خیال میں کوئی چیز ڈالنایا اس کے خیال سے کسی چیز کا ایک لیناتو اس کے اسباب اہل فن پرخفی
ایسی انسانی بال یاناخن وغیرہ یااس کے استعال شدہ کپڑے وغیرہ کے ساتھ پھردوسر کی چیزیں ملادیتے
ہیں اس کوٹو نہ ٹوٹکہ کتے ہیں۔

نہیں ہوتے اور اس سے دفاع کرنے کی تدابیر اور طریقے بھی وہ خوب جانتے ہیں اس طرح اگر شیاطین یا جن کے ذریعے کسی کے پاس دور کسی چیز کی خبر پہنچ جائے تو اس شخص کے لیے تو قابل تعجب بات نہیں بات ہوا کرتی ہے، جس کواس کے اسباب معلوم نہ ہول الیکن اس آ دمی کے لیے بیقا بل تعجب بات نہیں جوشیاطین وجن کی حیثیت اور ان کی تیز رفتاری اور ان سے کام لینے کی جالیں سکھ چکا ہو، یا کم از کم وہ اس سے باخبر ہو۔

اسی طرح اگرکوئی دوائی لگا کراپنے کوفائر پروف کر کے آگ کے اندر چلاجائے یا اپنے ہاتھ وغیرہ کوآگ میں داخل کر کے پھر چھے وسالم نکل آئے۔ بیکام تو کسی عام شخص کومتاثر کرسکتا ہے کین خواص کو معلوم ہوتا ہے کہ یہاں آگ سے جلنے کی خاصیت نہیں ختم ہوجاتی اور نداس آ دمی کا نہ جلنا کوئی مجزہ یا کرامت ہے۔ بلکہ دوال کے اثر سے وہ اپنے بدن کوآگ کی پیش سے محفوظ کر لیتا ہے اور جو بھی وہ دوائی استعال کرے گا ایسی چال دکھلاسکتا ہے بخلاف مجزہ اور کرامت کے کہ وہ بغیر کسی طبعی اسباب کے ہوتا ہے۔ جبیبا کہ بغیر کسی سبب کے حضرت ابراہیم علیہم السلام کے لیے نمرود کی آگ اللہ سبحانہ و تعالیٰ فی خشائدی اور غیر مضربنادی اور آگ کو براہ راست حکم فرمایا؛

﴿ كوني بر دا وّ سلاما ﴾

تو وہ جلنے کے باوجود گلستان میں بدل گئی۔غرض جادو بیپاٹرم جمسمریزم،ٹونے ٹو گئے وغیرہ سے وجود میں آنے والی چیزیں دائر ہ اسباب سے الگ کوئی چیز نہیں۔

بلکہ سائنسی مصنوعات کی طرح اہل فن کوان کے اسباب معلوم ہوتے ہیں۔ جیسے شیاطین وجن کو خوش کر کے ان سے کام لینا ہوتا ہے۔ یا قوت نفسیہ یاحروف او وکلمات کھی کر بیان کا ورد کر کے اس کا ظہور اللہ حروف وکلمات میں بھی بالخاصہ بچھتا ثیرات ہوتی ہیں کسی خاص حرف یا کلمہ وخاص تعداد میں پڑھنے یا کھنے سے خاص تا ثیرات کا مشاہدہ ہوتا ہے۔

ہوتا ہے۔ جو دوسر بے لوگ بھی فن سیکھ کر دکھلا سکتے ہیں۔ چونکہ یہ چیزیں اصول وقوانین پر بنی ہوتی ہیں اس لیے وہ ہر وفت الیی شعبدہ بازیاں دکھلا سکتے ہیں بخلاف نبی و پیغمبر کے کہ ان کا معجزہ کسی اصول و قوانین اور اسباب کی بنیاد پر ظہور پذیر نہیں ہوتا اور نہ بیان کا پیشہ ہوتا ہے بلکہ وہ براہ راست اللہ تعالیٰ کا فعل اور اس کی خاص قدرت کا مظاہرہ ہوتا ہے۔

# عوام الناس معجز ہ وکرامت اور جاد ووغیرہ میں فرق کیسے کریں گے!

سے بھٹکی ہوئی قوموں کی ہدایت کے لیے ایک نسخہ کیمیااور دینی و دنیاوی فلاح کا سبب تھیں ۔لیکن اس کے برعکس جادو کا اثر صرف ایسے لوگوں سے ظہور میں آتا ہے جو عام لوگوں سے زیادہ گندے ، نایاک ، اللہ تعالیٰ کے ذکر سے غا<mark>فل اوراس کی عبادت سے دور رہتے ہیں۔اور جو جاد وگر گندگی اور نایا کی میں جتنا زیادہ بلند</mark> ہواس کا جادو<mark>ا تناہی ز</mark>یادہ موثر ہوتا ہے۔ تو آخر دوسر بےلوگوں کے لیے کیسے زندگی گزارنے کانمونہ پیش کرسکتا ہے۔ جس کی اپنی زندگی دوسر ہےانسانوں بلکہ حیوانوں سے زیادہ پیت اور گندی ہو۔ دوسرا فرق بیہ ہے معجزہ کا توڑ<mark>لانا ک</mark>سی بشر کی قدرت سے خارج ہوتا ہے بخلاف سائنسی مصنوعات اور جادو وغیرہ کے کہاورلوگ بھی اس<mark>ی طرح ف</mark>ن کوسیکھ کراہے حاصل کر سکتے ہیں اوراس کا توڑ پیش کر سکتے ہیں۔ کوئی ایٹم بم کو بنا تا ہے تو دوسرا <mark>یوں سکھ کر</mark>وہ اسی طرح یااس سے اعلی بم تیار کر لیتا ہے۔اسی طرح ایک آ دمی نے ریڈیوا بچاد کیا تو ہزاروں لوگوں نے مہارت حاصل کر کے اس سے اعلی ریڈیو تیار کرلیا۔ یہی حال جادو، ہیناٹزم،مسمریزم وغیرہ کا بھی <mark>ہے کہ کوئی بین</mark> سیھ کریاا عمال نفسانی کیمشق اورا *سکے طریقے* سکھ کر دوسروں کی طرح یا اس سے اعلی کام شعبرہ <mark>بازیان</mark> دکھلاسکتا ہے۔ ل<u>ے کیونکہ ان تمام اشیا کا ظہور</u> اسباب طبعیہ کی وجہ سے ہوتا ہے اوران کے اسباب <mark>سے اہل</mark> فن کو واقفیت ہوتی ہے اور ہرایک ماہرفن (بقیہ حاشیہ صغیہ: ۳۹) د ماغ کومرعوب کر کے ان پر بینظام کرد کے <mark>دخوائے</mark> نبوت کے ساتھ نبی کامیمل بلاشبداللہ تعالی کی دی ہوئی ایسی طاقت رکھتا ہے جس کا مقابلہ انسانی طاقت سے بالاترے اوران کو یہ یقین ہوجائے کہ اس بندہ خدا کوالڈرتعالیٰ کی تا ئیرحاصل ہےاس لیے یہ جو کچھ بھی کہتا ہےاللہ تع<mark>الیٰ کے حکم کے مطابق کہتا ہے۔</mark> ل اس کا یہ مطلب نہیں کہ (العیاذ بااللہ) سائنس اور سحر وغیرہ جیسی چیزیں <mark>اللہ سجانہ تعالیٰ</mark> کی قدرت سے بے نیاز ہوکرازخودموژ ہیں۔ پیعقیدہ تو خالص کفرہے کیونکہ تمام اشیااللہ تعالیٰ کی مشیت کے بچ<mark>ت کام</mark> کررہی ہیں اگراللہ تعالیٰ نہ چاہے تو کوئی چیز نہ فائدہ پہنچا سکتی ہے نہ نقصان بلکہ یہاں تو بیر مقصود ہے کہ س<mark>ائنس اور ج</mark>ادووغیرہ سے جو مشاہدات ظہور میں آتے ہیں ان کا صدور بھی اسباب طبعیہ کے وجہ سے ہوتا ہے۔ کین فرق صرف یہ ہے نظروں سے پوشیدہ اور اہل فن پر ظاہر ہوتے ہیں۔

اپنے سے زیادہ با کمال کو پہچا تتا ہے۔ حضرت موئی علیہ السلام کے مقابلے میں فرعون نے جب اپنے ملک کے تمام اعلی ساحروں کو جمع کردیا تو انہوں نے اپنی ااٹھیاں ورسیاں میدان میں پھینک دیں وہ بڑے بڑے سانپ نظر آنے گئے لیکن جب حضرت موئی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے اپنا عصا بھینک دیا تو وہ از دہا بن کران کے سارے سانپوں کونگل گیا اور ان کے سحر کو تو را دیا۔ یہ واقعہ دکھ کر جادوگروں کو ماہر بین فن ہونے کی وجہ سے فورایقین آگیا کہ بلاشبہ بیان کے فن اور اسباب طبعیہ کے جت ظہور پذریہ ہونے والی چیز نہیں بلکہ بیخالص اللہ تعالیٰ کی قدرت کا مظاہرہ ہے تو وہ بیسا ختہ سجد سے میں گرگئے اور بجائے اس طرح کے کہ ہم نے مان لیا کہ موئی ہم سب سے زیادہ اعلی اور با کمال بین السلو ۃ والسلام کو مبعوث فر مایا ہے کہ ہم الی رب کو مان گئے جس نے پیٹمبر کی حیثیت سے موئی وہارون علیہ اوکی نہیں اللہ بیا الصلو ۃ والسلام کو مبعوث فر مایا ہے کہ ہم الی رب کو مان گئے جس نے پیٹمبر کی حیثیت سے موئی وہارون علیہ اور وہ اور جادو میں ہمارے علیا نے نے ایک فر تی پھر بھی ہوتی پھر بھی موتی پھر بھی ہوتی پھر بھی موتی پھر بھی نہوں سے دوجوہ الیں بین کہ جوایک انسان کے لیے نبی وجاد وگر بین فرق کر نے کیلئے کافی وشافی ہیں ۔ لیکن وشافی ہیں ۔ لیکن سے ایک کسی میاد کی میں دیا تو پھر اس کی جوٹ کوئی کہیں کیا ۔ اگر بھی کیا یا ۔ اگر بھی کی نے نبوت کا جھوٹا ایک کی دیا تو پھر اس کا جادواور اس کی پیشنگو تی اس کے منہونا ا

### اصل حقیقت!

## مشركين كےعقائد!

مشرکین مرب میں سے اکثر میر مانتے تھے کہ زمین وآسان اور ساری کا ئنات کا خالق ایک ہی ہے ایسانہیں کہ کچھ چیزیں توایک نے پیدا کی ہوں اور کچھ کسی اور نے قرآن مجید میں جا بجااس کی شہادت موجود ہے:

﴿ و لئِن سالتهم من خلق السمو تِ والارض وسخرالشمس والقمر ليقولنّ اللهُ ﴾ (سورهُ عَكَبوت: ٢١)

''اورا گرآپ (ان مشرک<mark>) لوگوں سے پوچھیں کہ آسان اور زمین کوئس نے بنایا اور سورج اور ۔ چاندکوئس نے کام پرلگایا ہے تواقر ارکریں گے کہ اللہ تعالیٰ نے (بیسب کچھ کیا ہے )۔''</mark>

اس کے علاوہ وہ لوگ اس بات کا <mark>قرار بھی کرتے ہیں کہ کا ئنات کا سارا کارخانہ اللہ تعالیٰ ہی ۔ چلا تا ہے، وہی روزی دیتا ہے، وہی مارتا ہے اور <mark>زندگی بھی</mark> دیتا ہے۔جبیبا کہ سوریونس میں ارشاد ہے:</mark>

قل من يرزكم مِن السموتِ والارضِ أمن يملِك السمع والابصار ومن يخرِج الحي مِن السموتِ والارضِ أمن يدبِّر الامرط فسيقو لون اللهُ فقل أفلا الحي مِن الحي مِن الحي مِن الحي مِن الحي مِن الحي مِن الحي ومن يدبِّر الامرط فسيقو لون اللهُ فقل أفلا تتقون ﴿ المِنْ الله )

''اے پیغیر! آپ (ان مشرکین سے ) پوچھنے (کہ بتاؤ) روزی کون دیتا ہے، زمین وآسان سے، یا کون کانوں اور آنکھوں کا مالک ہے اور کون نکالتا ہے زندہ کومروے ہے اور مردے کو زندہ سے اور کون نکالتا ہے زندہ کومروے ہے ان سے پوچھیں اور کون ہے جو اس تمام کارخانہ کا نئات کی تدبیر (انتظام) کرتا ہے (تو آپ جب ان سے پوچھیں گے) تو وہ (صاف) بول اٹھیں گے (بیسب پچھ کرنے والا) اللہ تعالیٰ ہے سوآپ (ان سے) کہئے پھرڈر تے نہیں ہو؟''

بلکہ مشرکین عرب کے متعلق قر آن شاہد ہے کہ جب وہ بحری سفر کرتے اور دریا میں طوفان کی صورت پیدا ہوجاتی تو وہ اپنے سب دیوتاں کو بھول جاتے اور صرف اللہ تعالیٰ ہی کو پکارتے اس سے اپنی امیدیں لگادیتے۔

﴿ و إِذَا مِسْكُم الضّر فِي البحرِ ضل من تد عون إلّا اِيّا ه ﴾ (سورة الاسراء: ٢٦) لين جبتم پردريامين آفت آتی ہے، جن کوتم پکارتے تھے (سب) بھول جاتے ہوسوائے اللّٰہ تعالٰی کے " دوسری جگدارشادیاری تعالٰی ہے:

﴿ و إِ ذَ غَشِيهِم مُوجِ كَا لَظْلُلِ دَ عَوَا اللّهَ مَخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ (سورة لقمان: ١٨٣)
ليعني "جب ان (مشركين) كير پر (سمندرك) موج يا بادل جيسة تكين (تو پهر) الله تعالى بي كے ليے بندگى كوخالص كرتے بين "

بہر حال مشرکین عرب اگر چہ غیر اللہ کی پر تنش کرتے تھے مگریہ بالکل واضح اور بقینی ہے کہ وہ اپنے جمعود ول کوخدا کی مخلوق ومملوک مانتے تھے۔ حضوت عمران بن حصین سے روایت ہے کہ حضور کے میرے والدسے پوچھااے حصین! تم کتنے معبود ول کی پر ستش کرتے ہو؟ میرے والدنے جواب دیا سات کی ' سِستا فِی الارضِ وواجِد افی معبود ول کی پر ستش کرتے ہو؟ میرے والدنے جواب دیا سات کی ' سِستا فِی الارضِ وواجِد افی السماء''۔ چھز مین پر ہیں اورا کی آسمان میں۔

((قال فا يهم تعد ل رغبتك و رهبتك؟ قال الذي في السماء)) (رواه الترندي)

'' حضور ﷺ نے دریافت کیا کہ اپنی رغبت اور خوف کے لیے تم نے س کو چن رکھا ہے، تو انہوں نے جواب دیا آسان والے کو۔''

حدیث شریف کی کتابوں میں مشرکین کا وہ تلبیہ قل کیا گیا ہے جوز مانہ ج<mark>اہلیت م</mark>یں حج وعمرہ کے دوران پڑھاجا تا تھا۔ لبیك اللهم لبیك لبیك لا شریك لك إلا شریكا هو لك تملِكه وما ملك .
" الله تعالیٰ میں تیری بارگاہ میں حاضر ہوا ، آپ كا كوئی شریك نہیں مگر وہ جو آپ كی ملكیت میں میں ۔ آپ ہی ان كے مالك ہیں اور وہ خودكسی چیز كے مالك نہیں ۔ "

الغرض مثر کین ہے مانے سے کہ اللہ تعالی کی تخلیق ، کا ئنات اوراس کی ذات میں کوئی دوسرا شریک نہیں ، محبت اور خوف کا تعلق بھی اسی خدائے واحد (إله آسانی ) سے رکھتے سے لیکن وہ اللہ تعالیٰ کی مخصوص صفات اوراسباب سے بالاتر افعال واشیا میں دوسروں کو بھی شریک کرتے سے وہ ہی سیجھتے سے کہ اللہ تعالیٰ کے قریب ہونے کی وجہ سے بتوں کو بھی بعض اختیارات حاصل ہیں جب چاہیں بنا کیا بگاڑ کر سکتے ہیں اوراسی بنیاد پران کو خوش کرنے کے لیے ان کی پوجا کرتے سے ،عبادت والے اعمال لیعن سجدہ وطواف کرتے اوراپ بتوں کے نام کی نذریں اور منتیں مانتے سے ،ان سے اپنی حاجتیں اور معرادیں مانگتے سے انہی غلط وباطل عقا کد اور اعمال نے انہیں گراہ کر کے جہنم کے راستہ پر ڈال دیا تھا۔ پھر ان میں بعض استے احمق سے کہ اپنے ہاتھوں سے تر اشے ہوئے پھر کے بتوں اور مورشوں سے تھا۔ پھر ان میں بعض استے احمق سے کہ اپنی حاجتیں طلب کرتے اور ان کوعبادت ، محبت اور تنظیم میں اللہ تعالیٰ کے برابر قرار دیتے ۔ ایسے ہی لوگوں کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿اتعبدون ما تنحِتون ﴾ (الطُّفْت: ٩٥)

لین '' کیاتم مور تیوں کی پرستش کرتے ہوجن کوتم نے اپنے ہاتھوں سے تراشااور بنایا ہے۔''
بعض مشرک اتنے بے وقوف تو نہیں تھے کہ پھر کی مور تیوں کی عبادت کرتے لیکن وہ پچھ قبقی یا
فرضی بزرگ روحوں اور روحانی ہستیوں کو نفع وضرر کا مالک اورا پنا حاجت روانتعلیم کرتے تھے۔عبادت
وہ لوگ درحقیقت ان بزرگ ہستیوں کی کرتے تھے لیکن بتوں کو ان کی عبلوہ گاہ یا نشانیاں سبجھتے
تھے۔الیے لوگوں کو آگاہ کہا گیا۔

﴿إِن الذِين تعبدون مِن دون اللهِ عِبادٌ امثالكم ﴿ (اعراف:١٩٣)

''بِشک وہ جن کوتم پوجتے ہووہ تمہاری ہی طرح ہمارے بندے ہیں۔'' دوسری جگہ فرمان ربانی ہے:

﴿ اولَـنِّكِ النَّدِيـن يـدعـون يبتغون إلى ربِهِم الوسيلة ايَّهم اقرب و يرجون رحمته و يخافون عذابه ﴾ (بني اسرائيل:۵۷)

''وہ لوگ جن کو پیر مشرک) لوگ پکارتے ہیں وہ خود اپنے رب تک (قرب کا) وسیلہ تلاش کرتے ہیں کہ کون سا (راستہ اللہ تعالیٰ تک رسائی کے لیے) زیادہ نزدیک ہے اور اس کی مہر بانی کے امید وار رہتے ہیں اور اس کے عذا کے سے ڈرتے ہیں۔''

مخلوق خدا کی کثیر تعداداسی طرح کے گمراہ ہوکر تباہ ہوئی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے خاص و مقرب بندوں اور مقبول بزرگوں کی مور تیاں بنا کران کی عبادت میں لگ گئے۔انسانیت کی پوری تاریخ پراسی طرح مہلک مرض کے بدنما داغ موجود ہیں۔حضرت نوح علیم السلام سے لے کرآج تک اکثر اقوام عالم اسی طرح گمراہ ہوکر جہنم کا ایندھن بن گئیں۔افسوس کہ اللہ تعالیٰ کے محبوب و منتخب بندے جو شرک کی بیخ کئی اور تو حید کی اشاعت کیلیے مبعوث ہوئے تھے جنہوں نے دنیا کو تو حید کا درس دیا تو حید کی تبایغ کیلیے سخت اور تو حید کی اشاعت کیلیے مبعوث ہوئے تھے جنہوں نے دنیا کو تو حید کا درس دیا تو حید کی تبایغ کیلیے سخت سے سخت تکلیفیں برداشت کیس، آروں سے چیرے گئے آگ میں ڈالے گئے کیکن اف تک نہ کی اور ہر حال میں اپنا فرض ادا کیا ، مخلوق خدا کو شرک سے بازر کھنے کے لیے پوری پوری پوری کوشش کرتے رہے۔انہی مبدرگان خدا کو بعد میں آنے والے جاہلوں نے خدا کا شریک مشہرا لیا۔حضرات انبیاء علیہ السلام ، صدیقین ،شہدا اور صالحین کے بت بنا کران کی عبادت کرنے گئے۔

شرك فى العبادات برينضيلى بحث!

عبادت کی حقیقت الله تعالی نے بعض تعظیمی کام اپنے لیے خاص کر کے مقرر فرمائے ہیں۔جیسے

نماز، روزہ، نذراور منت وغیرہ۔ ایسے اعمال کوعبادات اور قربات کہتے ہیں۔عبادت شریعت کی اصطلاح میں کسی ہستی کوغیبی طور پر نفع ونقصان کا مالک اور حاجت روا سمجھ کراسے راضی اور خوش کرنے اور اس کا تقرب حاصل کرنے کے لیے انتہائی محبت اور تعظیم کے ساتھ اس کے سامنے بے حد شدید ترین اشد درجہ عاجزی واکساری کے اظہار کو کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی ذات عالی کے سواکوئی ایسی ہستی یا چیز نہیں جس کی عبادت شرعاً یا عقلاً درست ہو۔

نثرک فی العبادات،شرک کی وہ قتم ہے جس میں انسان زیادہ مبتلا رہے ہیں عام طور پر رکوع و سجدہ ،نذ رومنت اور قربانی جیسی عبادات میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ اور وں کو بھی شریک ٹھہرایا گیا۔

# غیرالله کوسجده حرام ہے!

سجدہ صرف اللہ تعالیٰ کے کیے ہے۔ خالقِ کون ومکان کے سواکسی دوسرے کو سجدہ کرنا حرام ہے۔ خواہ وہ عبادت کی نیت سے ہو یا محض تعظیم و تکریم کی نیت سے۔ دونوں صور تیں باا جماع امت حرام ہیں فرق صرف اتنا ہے جوعبادت کی نیت سے غیراللہ کو سجدہ کرے گا وہ کا فرہوجائے گا اور جس نے محض تعظیم کے لیے سجدہ کیا، اکثر علما کے نزد یک اسے کا فرنہیں کہا جائے گا لیکن ارتکا ہے حرام کا مجرم فاس کفراور شرک کے قریب ہوا۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

﴿ لا تسجد وا لِلشمسِ ولا لِلقمرِ واسجدوالِلهِ الذي خلقهن ﴾

''سجدہ نہ کریں سورج کواور نہ جاند کو،اور سجدہ کرواللہ تعالی کوچس نے ان کو پیدا کیا۔''

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے نبی کریم کھی کا ایک مجزہ مردی ہے حضور کی ہم ہاجرین وانصار کی ایک جماعت کے ساتھ سے کہ ایک اونٹ نے آکر آپ کھی کو (اللہ تعالی کے مسلم سے بطور مجزہ) سجدہ کیا ۔ سے عرض کیا یا رسول اللہ کھی! آپ کو درخت اور جانور سجدہ کرتے ہیں، ہم توزیادہ حقدار ہیں کہ آپ کو سجدہ کریں۔ آپ کھی نے ارشاد فر مایا، اپنے پروردگار کی عبادت کرو

اوراپنے بھائی کی (فقط) تعظیم کرو۔ اگر میں کسی کواجازت دیتا کہ وہ کسی کوسجدہ کرے تو عورت کو حکم دیتا کہ وہ اس کو سجدہ کرے وہ اگر میں کسی کواجازت دیتا کہ وہ اسپنے شوہر کو سجدہ کرے۔ (مشکوۃ بابعشرالنسا) اسی طرح قیس بن سعدرضی اللہ تعالی عنہ روایت کرتے ہیں کہ آنہوں نے جیرہ (اطراف کوفہ) کے لوگوں کو دیکھا کہ وہ اپنے سر دار کو سجدہ کرتے ہیں۔ آپ کھی تو زیادہ لائق ہیں کہ آپ کو صفور کھیا کہ جیرہ والے اپنے سر دار کو سجدہ کرتے ہیں۔ آپ کھی تو زیادہ لائق ہیں کہ آپ کو سجدہ کیا جائے ، آپ کی نے فرمایا اگر میری قبر پر تمہارا گزرہوتو کیا تم میری قبر کو سجدہ کرو گے؟ قیس بن سعد کھی نے کہانہیں آپ نے فرمایا:۔

((لاتفعلوا لو كنت امر احدا ان يسجد لا حد لا مرت النِسا ان يسجدن لِازوجِهِن جعل الله لهم عليهِن مِن حق)(الرواؤد)

'' کہ تجدہ نہ کروا گرمیں کسی کو <mark>تجدہ کرنے</mark> کا حکم دیتا تو عورتوں کو تکم دیتا کہ وہ اپنے شوہروں کو تجدہ کریں کیونکہ اللہ تعالی نے عورتوں پر مردو<mark>ل کا حق</mark> مقرر کیا ہے۔''

اسی روایت کوامام احمد نے بھی معاذین جبل رضی الله تعالی نے قبل کیا ہے۔ان احادیث شریف سے ثابت ہوتا ہے کہ مجدہ صرف اور صرف الله تعالی کا حق ہے اس کے سواکسی اور کے آگے سر رکھنا ممنوع ہے۔ سجدہ عبادت تو الله تعالی کے سواکسی اور کے لیے کسی بھی شریعت اور امت میں حلال نہیں رہا،البتہ تعظیمی سجدہ قدیم شریعتوں میں جائز تھا۔لیکن شریعت اسلامی میں غیرخدا کے لیے تی کہ حضور کھی کے لیے بھی بالا تفاق سجدہ قدیم منوع اور حرام ہے۔

سجدہ تعظیمی والتحیہ کے بارے میں علما <mark>کی آراہ</mark>!

سجدہ تعظیمی اور سجدہ تحیہ پرامدادالمفتین میں ایک مفصل بحث جس کا خلاصہ پیش کیا جاتا ہے۔ امام ابوبکر جصاص حنی اپنی کتاب احکام القرآن میں فرماتے ہیں کہ سجدہ تعظیمی حضرت آدم علیہ السلام کے لیے بحکم الہی جاری کیا گیا تھا اور سب سے پہلے ان کے لیے مشروع ہوا، پھران کی امت میں بھی مشروع رہا ہے اور غالبا یہ یہ و تعظیمی کی مشروعیت برابر باقی رہی یہاں تک کہ یوسف علیہ السلام کے زمانے میں بھی ان کے بھائیوں نے ان کو بجدہ کیا اور اس زمانہ میں بیغایت تعظیم کے لیے کیا جاتا تھا۔ جیسا کہ ہماری شریعت میں معانقہ تعظیما مشروع ہے۔ اسی طرح دست بوسی بھی بعض علما کے نزدیک بلاکراہت مشروع اور بعض مگروہ فرماتے ہیں مگر سجدہ کو شرع شریف نے بھی کسی حالت میں کسی ذات کے لیے جائز نہیں کیا۔ اور نہ ہوسکتا ہے۔ اور سجدہ تعظیمی کی مطلقا ممانعت احادیث صحیحہ اور صریحہ سے قطعی طور سے ثابت ہے۔

ایک دوسری جگه فرماتے ہیں:

اگریہ جدہ تعظیمی ان چیز ول کو کیا جاوے جن کو جدہ کرنا خاص کفر کی علامت اور کفار کا شعار ہے جیسے بت یا پلیل کا درخت یا گنگا جمنا یا جا ندسورج وغیرہ تو بہتے ہدہ تعظیمی بھی باا جماع امت اور باا تفاق علاء کفر و شرک ہے۔ اس کا کرنے والا گافر مرتد ہے۔ اگر چہ اس کا مرتکب نیت عبادت کی نہ رکھتا ہو۔ کیونکہ شریعت کے احکام ظاہر کمل سے متعلق ہیں نہ کہ نیات سے۔البتہ ممکن ہے وہ عنداللہ سبحانہ مومن ہو، مگراحکام دنیا کے لحاظ سے اس کا مرتکب کا فرشار ہوگا۔ اور اس کی دلیل بہتے ،علامہ ابن الحجر بیٹمی مومن ہو، مگراحکام دنیا کے لحاظ سے اس کا مرتکب کا فرشار ہوگا۔ اور اس کی دلیل بہتے ،علامہ ابن الحجر بیٹمی اپنی کتاب الاعلام بقواطع الاسلام میں شرح المواقف نے تعلق فرماتے ہیں۔ جو (کوئی) نبی کریم بھنگی کہ تعلیمات کو تعلیم کرے، اس پر ایمان لائے اور بایں ہمہ آ فقاب کو جو دہ اس کے موثن نہ ہونے کا حکم دیا گیا کہ شرک تا اور ہمارے ہاں حکم بااعتبار ظاہر کے ہوتا ہے اس وجہ سے اس کے موثن نہ ہونے کا حکم دیا گیا ہے۔ ہاں اگر ہم کو بیا مرحقق ہوجائے کہ دہ جدہ عبادت کے لخاظ سے نہیں کر تا اور اس کا دل ایمان سے بھر پور ہے تو دیائے اس کو کا فرنہیں کہ اور تمام معاملات اس کے ماتھ کے جاتے ہیں آ فقاب اس کا رہ ہم کے اور اس کا دل ایمان سے بھر پور ہے تو دیائے اس کو کو کفار کے ساتھ کے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام معاملات اس کے ساتھ وہ کے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام معاملات اس کے ساتھ وہ کے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام معاملات اس کے ساتھ وہی کیے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام معاملات اس کے ساتھ وہی کیے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام معاملات اس کے ساتھ وہی کیے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام عاملات اس کے ساتھ وہی کیے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا کہ کو کا فرنہیں گیا ور تمام عاملات اس کے ساتھ وہی کی ہو تا کیوں کیا کو کیا کیں کے جاتے ہیں اس کو کا فرنہیں گیا ور تمام عاملات اس کے ساتھ وہ بی کی کے جاتے ہیں کا خوالے کا کھور کے جاتے ہیں کیا کو کو کا فرنہ کیا کیا کو کو کا کو کیا کے ساتھ کیا کیا کو کیا کو کو کا کیا کو کیا کہ کو کو کو کیا کہ کو کا کیا کیا کیا کو کیا کہ کو کو کیا کو کو کیا کیا کو کو کو کو کو کیا کو کیا کیا کو کو کو کو کو کا کو کیا کو کو کو کو کو کو کو کیا کو کو کو کیا کو کو کو کو کو کو کو کیا کو کو کو کیا کو کیا کو کو کو

نیز کتاب الزوج مصنفه ابن حجر میں ہے کہ جو تخص کوئی ایسا کام کرے جوسوائے کافر کے کسی دوسرے کے صادر نہیں ہوسکتا تو وہ تحض کا فر کہلائے گا (یعنی قضاءً نہ کہ دیافیۃ )اگر چہوہ اعلانیہ اپنے اسلام کوظاہر کرر ہا ہوجیسے یہودیوں کے کنسہ میں یہود کے ساتھ ان کے طریقے پرزناروغیرہ پہن کرجانا۔

حاصل کلام بیہ کہ خدا کے غیر کو سجدہ کرناعبادت کی نیت وارادہ سے یا ایسی نیت و کیفیت سے کہ بیم علوم ہو کہ وہ معلوم ہو کہ وہ کہ وہ کہ وہ معلوم ہو کہ وہ معلوم ہو کہ وہ معلوم ہو کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ وہ کہ کہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ وہ کہ کہ کہ کہ وہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ

# سحده تعظیمی کی دوسری صورت!

دوسراسجدہ التحیہ وہ ہے جس میں قصد غیراللہ کی عبادت کا نہ ہواور سجدہ بھی ان اشیاء کی طرف نہ ہو جن کو کفار سجدہ کیا کرتے ہیں، اور جن کی طرف سجدہ کرنا کا فرول شعار کا سمجھا جاتا ہے۔ اس میں علماء کے مختلف اقوال ہیں بعض نے کہا کہ وہ بھی گفر ہے اور بعض نے اس کا انکار کیا۔ لیکن اس پر اتفاق ہے کہ بیر م آضعی اور گناہ کبیرہ ہے اور اس کا مرتکب قریب بالکفر ہوجا تا ہے۔ چنانچر دالمختار میں امام زیلعی سے منقول ہے، اس سجدے کی وجہ سے کا فرنہ ہوگا کیونکہ اس کی نیت عبادت کی نہیں بلکہ تعظیم وتحیہ مقصود ہے اور امام شمس الائمہ السزمسی میں فرماتے ہیں کہ اس سجدے کی وجہ سے بھی کا فرہوجائے گا کیونکہ غیر اللہ کو سجدہ بدنیت تعظیم کرنا کفر ہے اور فقاوی ظمیر سے میں لکھا ہے کہ غیر اللہ کو سجدہ کرنے سے خواہ کسی نیت و قصد سے ہوانسان کا فرہوجا تا ہے۔ اور فقیہ ابوجھ فرقر ماتے ہیں سلطان اور باوشاہ کو سجدہ عبادت کی نیت شہجھ قصد سے ہوانسان کا فرہوجا تا ہے۔ اور فقیہ ابوجھ فرقر ماتے ہیں سلطان اور باوشاہ کو سجدہ عبادت کی نیت نہ کی محمد سے ہوانسان کا فرہوجا تا ہے۔ اسی طرح وہ شخص جس نے سجدہ کیا (خواہ) اس وقت کوئی نیت نہ کی ہو۔ (بیقول جو ہرا خلاطی میں منقول ہے)

عالمگیری کتاب الکراہة میں لکھاہے کہ جو بادشاہ کو بجدہ بہنیت تعظیم کر <mark>اورز می</mark>ن کو بادشاہ کے سامنے چوے کا فرنہیں ہوتا مگر گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوتا ہے اور یہی قول مفتی بہے۔

جولوگ کہ مجدہ غیر اللہ کو مطلقاً کفر کہتے ہیں تو اس میں ایک جماعت کا مذہب یہ ہے۔ جیسے مجدہ آ فناب اور بت وغیرہ کو کرنا کفر ہے اسی طرح اپنے آباء ومشائخ کو مخلوقات میں سے اور اولیاء اللہ کے مزارات کو مجدہ کرنا کفر ہے۔ اسی طرح (خواہ کسی نیت وارادہ سے ہو) ایک جماعت کا مذہب بیہ کہ آباء ومشائخ کے لیے سجدہ کرنا کہا متوں کے لیے جائز تھا جیسے حضرت یوسف علیہ السلام کو ان کے بھائیوں نے سجدہ کیا (تو چونکہ یہا مرسلم ہے کہ گفر اور اس کے افعال کی اجازت بھی کسی مذہب ساوی میں نہیں ہوئی) تو آباء ومشائخ عظام کو سجدہ کرنا بطور تعظیم کے کرنا مماثل ومشابہ سجدہ آفتاب و بت کے نہیں۔ کیونکہ آفتاب ، بت وور خت وغیرہ جن کو سجدہ کرنا کفار کا شعار ہے ، ان کی تعظیم کا امر اور ثبوت ام

الغرض چونکہ تجدہ تعظیمی آباء ومشائع عظام کے لیے ہم سے پہلی شریعتوں میں مشروع تھا،اگر چہ ہماری امت کے لیے حرام قطعی ہو گیا مگر جواز سابق کی بناء پراس کافعل کفر ہونا مشتبہ ہو گیا اور بیاصول مسلم ہے کہا گرکوئی شبہ سی کے کافر ہونے میں واقع ہوجائے تو اس پر حکم کفر ہونا جاری نہیں کیا جائے گا۔ لگر چہوہ کافر ہونے کے گا۔ لہذا جو آبایا مشائح کو تجدہ تعظیمی کرے اس پر حکم کفر نہیں لگایا جائے گا۔اگر چہوہ کافر ہونے کے قریب ہوجا تا ہے (کتاب الاعلام: ۳۳/۳)

### دين اسلام كي شرك سي حفاظت!

جہاں اللہ پاک نے اس امت مرحومہ کوطرح طرح کی نعمیں اور فضیاتیں عطافر مائیں اور ﴿ کنتہ خیسر امنه ﷺ فرما کراس امت کی شان کو دوبالا کیا ہے، اس طرح اس امت کے ساتھ نہایت رحمت کا معاملہ فرمایا ہے اور راس امت پر ایسے احکام نازل کیے ہیں، جن سے کرا مت کی گراہی سے مکمل حفاظت ہواور جب کسی چیز کوممنوع کرنا منظور ہوا تو اس شے کے لواز مات اور وہ تمام چیز بیں حرام کردی گئیں۔ جو کہ اس شے تک پہنچنے کا ذریعہ ہو سکتی تھیں۔ مثلاز ناکوحرام کیا تو اس کے ساتھ ہی اس حرام فعل

کی طرف دعوت دینے والی اشیاء کوبھی ناجائز قرار دیا۔

بت پرسی حرام کی گئی تو اس کے ساتھ ہی جاندار کی تصویر بنانا اور رکھنا، یہاں تک کہ دیکھنا بھی نا جائز قرار دیا گیا۔ اور چونکہ آفتاب پرست لوگ سورج کومج شام پوجتے تھے لہذا سورج کے نکلنے کے وقت فجر کی نماز اور ڈو بنے کے وقت عصر کی نماز کوممنوع قرار دیا۔ محض اس وجہ سے کہ آئندہ کہیں لوگ یہ خیال نہ کرنے لگیں کہ بین نمازیں سورج کی تعظیم کے لیے ہیں اور شرک کی برائی میں مبتلا نہ ہو جا کیں۔ بلکہ ہماری روش شریعت میں اس کا بھی لحاظ رکھا گیا ہے کہ الفاظ میں بھی اہل شرک سے اونی طرح یہ سی مشاہبت پیدا نہ ہو تا کہ بھی عرصہ دراز کے بعد بیشرک کا سبب نہ بن جائے اور پہلی امتوں کی طرح یہ امت بھی ہلاک نہ ہو جائے چنا بخی فرمایا کہ غلام اپنے آقا کو یا رب! کہہ کرنہ پکارے، ادھر آقا کو بھی روک دیا گیا کہ دہ اپنے غلام کویا عبدی کہ کرا ہوا تھا کہ کی اور کیا گورے۔

ان احکام ہی کی برکت سے بیامت مرحومہ با وجود رید کہا پنی عمر کی چود ہویں صدی ختم کر پچکی ہے گر دین میں زیادتی ونقصان اور شرک و کفر میں بغضلہ تعالی ایس مبتلانہیں ہوئی جیسے پہلی امتیں اور اللہ کے وعدے کے مطابق ہمیشہ حفاظت میں رہے گی۔

﴿ إِنَا نَحَنَ نَزَلْنَا الَّذِكُرِ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾

مکمل حفاظت کی بینعت اس امانت والی امت ہی سم کی کی مخصوص ہے پہلی امتوں میں بینعت احکام کے اعتبار سے کمال کی حد تک نہیں تھی۔

حرام چیزوں کی طرف دعوت دینے والی اشیاء حرام نتھیں چنا نچیان کے لیے تماثیل اور تصاویر کا استعال مباح تھا۔ انہوں نے اس میں زیادتی کی اور ہرنا مورانسان کی ت<mark>صویر کی تعظی</mark>م اور عبادت کرنے لئے یہاں تک کہ کفرو شرک میں مبتلا ہو گئے اس کے علاوہ بھی ہزار ہا مثالیں اس <mark>کی موجود ہی</mark>ں۔ الغرض اس تقریر سے واضح ہو گیا کہ تحقیق اور حق سجدہ تعظیمی کے بارے میں یہ ہے کہ تعظیمی سجدہ

فی نفسہ کفر وشرک نہیں اسی وجہ سے پہلی امتوں میں جائز تھاالبتہ کفر وشرک کا ذریعہ ضرور ہے اور صورت میں بھی کفر کا فعل ہے اور اسی وجہ سے بہتجدہ تعظیمی میں پہلی امتوں اور پہلے زمانے میں شرک کا ذریعہ بن گیا تھا۔ اور وہ لوگ اس کی وجہ سے کفر میں مبتلا ہو گئے تھے۔ جس کی وجہ سے وہ ونیا میں عذاب الہی میں گرفتار ہوئے اور آئنزت میں ہمیشہ کے عذاب کے مستحق ہوئے۔

پی خداوند فقد وی کی بے پایاں رحمت اور لطف وکرم کا تقاضا ہوا کہ اس بہترین امت پر انعام کیا جا ئے اور ہدایت کو ہمیشہ باقی رکھنے اور گمراہی سے نجات کے لیے یہ مناسب ہے کہ کفر وشرک کے ذریعوں کو بھی ناجا کز اور ممنوع قرار دیا جائے ،اگر چہ کسی ذریعہ کا کفر وشرک کے ساتھ دور کا تعلق ہو۔ اسی وجہ سے تعظیمی سجدہ کا جواز منسوخ ہوگیا اور امت محمدید کے لیے سجدہ تعظیمی کو ہمیشہ کے لیے ممنوع قر اردیا گیا۔

الغرض بين صحابه رضوان الدُّعليهم الجمعين من قول ہے:

((ما ينبغ ي لِبشر ان يسجد لِبشر ولوصلح لِبشر ان يسجد لِبشر لامرت المرأةان تسجد لِزوجهامن عظم حقه عليها)) ١ -

اور جوحدیث دس صحابہ ﷺ منقول ہووہ موافق قول رائج ومختار متواتر ہے۔ الہذا بیحدیث بھی اعلی درجہ کی متواتر سطح ہوگی۔ اگر کوئی متواتر تسلیم نہ کرے قومشہور ہونے کا منکر نہیں ہوسکتا اور مشہور محدیث سے آیت کریمہ کا ننخ جائز ہے جیسا کہ کتب اصول میں وضاحت کی گئی ہے۔

علاوہ ازیں اجماع امت یہی ہے کہ تجدہ تعظیمی حرام ہے اور کسی امام یا مجم تد ، فقیہ کا زمانہ سلف اور خلف میں اس کی حرمت پر ہے۔ خلف میں اس کی حرمت پر ہے۔

۱ اس حدیث شریف کے الفاظ اور ترجمہ پہلے گزر چکا ہے۔

#### سجده بيت الله!

پی اسی اصول کے مطابق بیت الله شریف کو بھی سجدہ کرنا کفر ہے۔ در مختار میں ہے: لوسجد للکعبة نفسها کفر تعنی اگر کعبہ ہی کو سجدہ کیا تو کا فرم وجائے گا۔

علامه ابن عابدین المعروف بالشامی اس کی شرح میں لکھتے ہیں: لیعنی اگر سجدہ اللہ کو ہواور کعبہ کی طرف منہ ہو، اس کا تو اللہ تعالی نے حکم دیا ہے اور ((سیان السیجود لِنفسِ السیعبةِ کفر)) یعنی اگر کعبہ ہی کو سجدہ کیا تو بیکفر ہے۔ (شامی جلداول کتاب الصلاة)

اب جب کہ بیت اللہ شریف کے لیئے سجدہ کرنا ناجائز ہے اور محبوب خدا حضرت محمد اللہ مبارک کے لیے سجدہ کرنا ناجائز ہے اور محبوب خدا حضرت محمد اللہ مبارک کے لیے سجد ہے کی اجازت نہیں تو کسی اور کی قبر کے لیے تو سجدہ کا سوال ہی پیدا نہی ہوتا۔ سجدہ یا رکوع تو بہت بڑی بات ہے ایک انسان کو دوسرے انسان کے سامنے جھکنے کی اجازت بھی نہیں دی گء علامہ شامی رحم اللہ لکھتے ہیں: فِی الزاهدی الإیساء فِی السلام اللہ قربِ الرکوع، کا استحدہ قریب جمک جانا سجدے کی طرح ہے۔ کالسجدة و لیعنی سلام کرتے وقت رکوع کے قریب جمک جانا سجدے کی طرح ہے۔ اور فناوی عالمگیری میں ہے:

الإنجناء للسلطان اولغيره مكروه لانه يشبه فعل المجوس كذافي جواهِر الإخلاطِي و يكره الإنجناء عند التحية وبه وردالنهي كذافي التمر تاشي (٣١٩/٥) ليعنى بادشاه وغيره كے ليے بھی جھكنا مكروہ ہے كيونكه يه مجوسيوں كے فعل سے مشابهت ركھتا ہے جيئا كہ جواہرا خلاطی میں ہے كہ سلام كوفت جھكنا مكروہ ہے اوراس پرمنع وارد ہوئى ہے۔ جيسا كہ جواہرا خلاطی میں ہے كہ سلام كوفت جھكنا مكروہ تاوراس پرمنع وارد ہوئى ہے۔

بلاشبہزیارت قبور جائز ہے بلکہ مستحب ہے کیونکہ انسان عبرت حاصل کرتا ہے اور آخرت کی یاد تازہ ہو جاتی ہے۔ دل نرم ہو جاتے ہیں لیکن قبروالے ہی سے کوئی چیز طلب کرنا یا قبر کی طرف رخ کر کنماز پڑھنا، قبر کو ہاتھ وغیرہ لگا کراپنے بدن پر ملنا، قبر کو بوسہ دینا اوراس کا طواف کرنا وغیرہ افعال شریعت اسلامی میں ناجائز اور ممنوع ہیں۔ علاء حضرات کا فرض ہے کہ حسب تو فیق عوام کوزیارت کرنے کا صحیح طریقہ بتلا ئیں، نہ یہ کہ جوکوئی بھی کہی زیارت کے لیے جائے اس پر کفر وشرک کے فتو سے لگا ئیں البتہ ناہم جھا اور بے علم لوگوں کو بے مہار چھوڑ دینا بھی ظلم ہے کہ جوان کے جی میں آئے کرنے لگیں اور محض قبروں کو اللہ تعالی کے سوامشکل کشا اور حاجت روا سمجھ کر سجد کرنے لگیں اور شرک میں مبتلا ہوجا ئیں، قبروں کو اللہ تعالی کے سوامشکل کشا اور حاجت روا سمجھ کر سجد کرنے لگیں اور شرک میں مبتلا ہوجا ئیں، حیسا کہ مشرکین عرب کرتے تھے۔ وہ لوگ بعض ہستیوں کے متعلق یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ اگر چہ بیاللہ تعالی کی مخلوق ہیں کین ان کا اللہ تعالی ہے ایسا تعلق ہے اور راس کے کارخانہ قدرت میں ایسا عمل ودخل ہے کہ وہ عوام کی تکلیفیں دور کر سکتے ہیں۔ دولت، عزت، صحت اور اولا دجیسی چیزیں دے سکتے ہیں پس ان کو خوش کرنے کی کوخوش کرنے کے لیے ان کی عبادت اور پستش کیا کرتے اور ان سے اپنی حاجتیں پوری کرنے کی وخوش کرنے نے ان کی عبادت اور پستش کیا کرتے اور ان سے اپنی حاجتیں پوری کرنے کی سادہ لوح عوام الی خرافات میں مبتلا ہوجا ئیں۔ پھر تو مشرک قرار دیا۔ اللہ تعالی نہ کرے کہ ہماری سادہ لوح عوام الی خرافات میں مبتلا ہوجا ئیں۔ پھر تو مشرک قرار دیا۔ اللہ تعالی نہ کرے کہ ہماری سادہ لوح عوام الیی خرافات میں مبتلا ہوجا ئیں۔ پھر تو مشرک قرار دیا۔ اللہ تعالی نہ کرے کہ ہماری بوان نہ نہ دیں اور نیے دیاور تھوں نہ کی تابھی اور نقصان کے موالوں کی عوادت کی تابھی اور نقصان کے موالوں کیں ہوگا۔ (اللہم نعوذ بک میں ذلک)

# غيراللدك لينزرا

نذر، منت اور قربانی عبادات میں سے ہیں اور اسی کیے خاص اللہ تعالیٰ ہی کاحق ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کے نام پر ذرخ یا قربانی کرنا جائز ہے، نہ ہی غیر اللہ کے نام پر ذرخ یا قربانی کرنا جائز ہے، اس فتم کے سارے افعال مشرکا نہ اور باطل ہیں۔ چنانچہ خلاص الفتا وی صفح جلد میں ہے:

النذر لِغيراللهِ حرام لِانه مِن انواع الكفر لِان هذا عِبادة والعِبادةلغيراللهِ كفر.

'' غیراللّٰد کے لیے نذر حرام ہے۔ کیونکہ بیر کفر کی ایک قتم ہے۔ وہ اس طرح کی نذرایک عبادت ہے اور غیراللّٰد کی عبادت کفرہے۔''

بحرالرائق اورردالمخارمیں ہے:

والنذر لِلمخلوقِ لا يجوز لِانه عبادة والعِبادة لا تكون لِلمخلوقِ (شَامَى جلدًا كَتَابِ الصوم) لعِن (شَامَى جلدًا كَتَابِ الصوم) لعِن وَلَكَ نَذُرَعَا وَتَ جَاوِرَعَا وَتَ مُخْلُوقَ كَ لَيْ نَهِينَ هُو كُتَى وَلَكَ نَذُرَعَا وَتَ جَاوِرَعَا وَتَ مُخْلُوقَ كَ لَيْ نَهِينَ هُو كُتَى وَلَكَ نَذُرَعا وَتَ جَاوِرَعَا وَتَ مُخْلُوقَ كَ لَيْ نَهِينَ هُو كُتَى وَلَا مَوْلُ وَلَا مَا مُوْلِكُونَ مَا يَا جَارِثُنَا وَ جَارِيْ وَلَا مُوْلُونَ مُولِ اللهِ كَامُ وَنَ كُورُ اللهِ كَانُ مُولِيَا جَارِثُنَا وَ جَارِيْ وَلَا مُولِيَا مُولِيَا عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُونَ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى ال

﴿إنما حرم عليكم الميتة والدم و لحم الخِنزِيرِ وما اهُل بِه لِغيرِ اللهِ ﴾

''الله تعالی نے تم پر صرف حرام کیا ہے مردار،خون ،خزیر کا گوشت اور جس پر غیراللہ کا نام پکارہ جائے۔''

اور حضرت على رفي الله كصيفه من درج تها:

(لعن الله من ذبح لِغيرِ اللهِ) (رواه مسلم) الله تعالى كى لعنت ہواس پر جوغير الله كى نيت سے جانور ذرج كر ہے۔ جانور ذرج كر ہے۔

شریعت نے اس بارے میں اتنی احتیاط برتی ہے کہ جانور کوضیافت اور مہمان نوازی کے علاوہ صرف کسی حاکم اعلی کے سامنے اس کی تعظیم کے طور <mark>پرون ک</mark>رنے کو حرام قرار دیا ہے اور اس کے کھانے کو ناجائز بتایا ہے۔ ناجائز بتایا ہے۔

(دیکھئے جامع الرموز:۳۴۹)ردالحقار،مجمع الانہر، فقاوی بزار میں اور بحرالرائق وغیرہ میں بیہ مسکلہ صاف اور تفصیل کے ساتھ موجود ہے۔

مہمان کے لیے جانور ذئے کرنے میں کوئی اشکال (یا البحض) مہمان کے لیے جانور ذئے کرنے میں کوئی اشکال (یا البحض) مہمان کے کیے جانور ذئے کرنا گوشت کی عزت اور تکریم مراد ہوتی ہے محض خون بہانا مقصود نہیں ہوتا ، جب کہ حاکم اعلی وغیرہ کے لیے خون بہانا مقصود نہیں ہوتا ، جب کہ حاکم اعلی وغیرہ کے لیے خون بہانا اصل مقصد ہوتا ہے اور گوشت کا درجہ دوسرا ہوتا ہے اس کی تعظیم کی خاطر اس کے سامنے جانور کو

ذبح كياجا تاہے۔

اب قاعدہ واضح ہوگیا کہ جہاں خون بہانا مقصد ہوا ورگوشت کا حاصل کرنا دوسرے درجہ میں ہوتو وہاں غیراللّٰد کے لیے ذبح کرنا حرام ہے اورا گرگوشت کا حصول اصل ہوجس کے لیے خون بہاناضم نا ہو تو بیجائز اور درست ہے۔

### ناجائزيامشتبرسم!

اس قاعدے سے پیھی معلوم ہوا کہ ہمارے ہاں جورسم ورواج کافی مدت سے چلتے آ رہے ہیں کہ کسی سے معذرت اور معافی مانگنے یا کسی سے امداد ونصرت طلب کرنے کی خاطراس کے گھر کوئی جانور بکرا وغیرہ لے جاتے ہیں اوراہے آپنے ہاتھوں سے اس کی چوکھٹ یا گھر میں ذئ کرتے ہیں تو ایسی مذبوحہ کوا گرحرام نہ بھی کہا جائے کم از کم مشتبضر ورکہا جائے گا۔ کیکن اب سوال بیہ ہے کہ مجرم اپنے ساتھ بیسیوں شرفا اور دوسرے لوگوں کو جرگہ کے طور پر مظلوم اور مجروح کے گھر لے جاتے ہیں تو ان سب کی مہمانی اوران کے لیے تکلف کرنے کا بار مظلوم اور مجروح کے سرکیوں تھوپ دیا جائے۔

اس مشکل کا آسان حل میہ کہ مظلوم اور مجروج کوکئی جانور بکرہ وغیرہ صدی پیش کیا جائے اور مجرم اور جرگہ والے اس کے ذخ کرنے کے تکلف کی بجائے مظلوم فریق کی صوابدید پر چھوڑ دیں ،خواہ وہ اس کوا پنے پاس رکھے یا نہی مہمانوں کی تکریم اوران کو کھلانے کے لیے ذئ کرڈ الے تو ایسی صورت میں ذبیحہ بلااشتباہ حلال ہوجائے گا۔

### ايصال ثواب

اگرکوئی اللہ تعالی کے نام پراوراللہ تعالیٰ ہی کی رضا اورخوشنودی کے <mark>لیے تلاوت</mark> کرے یا نوافل پڑھے،صدقہ وخیرات یا قربانی کرکے اس کا ثواب اپنے اقربا، اساتذہ یا مشائخ کو بخش دے، بیہ جائز ہے،ان کو بیثواب پہنچ جاتا ہے۔

#### نزر!

اسی طرح اگر کوئی اللہ تعالیٰ کے نام پرنذر مانے مثلا یوں کے کہ اگر میرایہ فلاں کام ہو گیا تو میں اللہ تعالیٰ کے نام پرنذر مانے مثلا یوں کے کہ اگر میرایہ فلاں کام ہو گیا تو میں اللہ تعالیٰ کے نام پرزید له کواتنی اتنی چیزیں دوں گا (بشر طیکہ زید سکین ہوتو یہ نذر بھی جائز اگر جس شئے کی نذر مانی گئی ہے وہ اس مخصوص آ دمی کو بھی نہ دیں ، دوسر نے فقرا کو دے دیں تو بھی جائز ہے فقہا کے اقوال میں تفصیل واضح طور پر موجود ہے )۔

ا اس طرح اگر کوئی ہے کہ میرافلاں کام ہوگیا تو میں اللہ تعالی کے نام پراتی رقم یا غلہ وغیرہ فلاں شخ ، بزرگ ، خانقاہ یا مدرسہ وغیرہ کے فقرار پتقسیم کروں گااس کا ثواب فلاں شخ یا بزرگ و بخش دوں گا تو بیہ بھی جائز ہے۔البتہ اگر کام پورا ہوجانے کے بعدوہ ان متعین فقرا کے بجائے دوسرے فقرا پتقسیم کردیتواس کی نذر پوری ہوگئ اوراس کا ثواب اس شخ یا بزرگ کو ملے گا۔



#### بابدوم

# دست بوسى ليعنى ماتھ چومنا!

کسی اللدوا لے عالم یا زاہد کے ہاتھ پال چومنے کے بارے میں فقہائے کرام کا پچھاختلاف ہے بعض کے نزدیک آگرچہ فی نفسہ جائز ہے لیکن بعض ہے بعض کے نزدیک آگرچہ فی نفسہ جائز ہے لیکن بعض برائیوں کورو کنے کی خاطر منع فرماتے ہیں اور دوحدیثوں سے استدلال کرتے ہیں۔ایک تووہ جسے ابن شیبہوا بن ماجہ وغیرہ نے فل کیا ہے دوسری جامع ترمذی کی روایت ہے:

((عن انس رضِى الله عنه قال قال رجل يارسول الله في الرجل مِنا يلقى اخاه او صدِيقه اينحنى له؟ قال لا ، قال افيلترمه و يقبِّله؟قال لا .قال فياخذ بيدِه و يصافِحه؟ قال نعم، هذا حديث حسن .))(الترمذي ج٢ ابواب الادب)

''حضرت انس کے سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ کے سے عرض کیا یارسول اللہ اللہ عمرض کیا یارسول اللہ! ہم میں سے کوئی شخص اپنے بھائی یا دوست سے ملے اور (تعظیماً) جھے؟ آپ نے فرمایا نہیں (دوبارہ سوال کرکے)، کہا کہا سے گلے لگائے اور بوسہ دے؟ فرمایا نہیں۔ (انہوں نے تیسری بار) کہا، اس کا ہاتھ پکڑے اور مصافحہ کرے؟ فرمایا حضور کے نے" ہاں''

### احادیث وآثاریے جوازِ دست بوسی!

لیکن بعض صحیح احادیث اور آثار شاست اس کا جواز بلکه بعض اوقات مستحب ہونا بھی ثابت ہے۔ چنداحادیث کو آثار کو پیش کیاجا تا ہے۔

(۱): ترفدی میں حضرت زید بن حارثہ کے مدینہ منورہ میں آنے کی روایت حضرت عائشہرضی الله عنها سے منقول ہے، حدیث کے آخر میں وہ فرماتی ہیں کہ: ((فاعتنقه و قبّله)) لعنی "آپ کے الله عنها سے منقول ہے، حدیث کے آخر میں وہ فرماتی ہیں کہ: ((فاعتنقه و قبّله))

(زيد بن حارثه الله الله كاياور چومال (الترفدي باب الادب)

(۲):سنن ابی داود میں عبدالقیس کے وفد کے بارے میں حضرت زراع بن عام رہے ۔ روایت ہے کہ جب ہم مدینہ منورہ پنچ تو ہم اپنی سوار یوں سے جلدی جلدی اتر ے، ( ف ف ب ل ید رسول الله و رجله )) اور رسول الله علی کے ہاتھ اور یاؤں مبارک کو بوسہ دیا۔

اس قصہ کوطر انی نے جم کم بیر اور اوسط میں حضرت مزید عبدی اور نافع عبدی رضی اللہ عنہما کی سند سے بھی نقل کیا ہے ( کذافی مجمح الزوائد جوس ۱۳۹۰ جس میں ہے کہ ((فدنونا مِن النبِي فَقَالِنا عبدیہ) یعنی ہم آیا کے پاس آئے اور آیا کے دونوں ہاتھوں کو بھوسہ دیا۔ (ابوداؤد کتاب الادب ۲۰)

اسی قصہ کوطبرانی نے مجم کبیر<mark>اوراوسط</mark> میں حضرت مزیدۃ عبدی ﷺ اور نافع عبدی ﷺ کی سند ہے بھی نقل کیا ہے۔(کذافی مجمع الزوائ**ر اوراوس**ط میں حضرت مزیدۃ عبدی ﷺ اور نافع عبدی ﷺ

(۳):طبرانی نے کعب بن مالک کے بارے میں آتیت نازل ہوئی تو آپ کے جب ان کی معافی کے بارے میں آتیت نازل ہوئی تو آپ کے حضور کے کی خدمت میں حاضر ہوئے: ((فاخذ بیدِه فقبّلها)) اور آتی کے خضور کے کادست مبارک بکڑا اورائے چوائے (مجمع الزوائد: ۲۲/۸)

(۴) حضرت ابن عمر رضی الله عنهما سے روایت ہے: انتقبل بدالنبی ﷺ انہوں نے آپ ﷺ کے ہاتھ مبارک چوہے۔ سے (مجمع الزوائد: ۴۲/۸)

### (۵) جمع الفوائد جلد صفحه میں ہے کہ حضرت عمر اللہ نے حضور اللہ و بور دیاا ورموسل کے رہنے والے

١ - قال الترمذي هذا حديث حسن غريب لا نعرفه من حديث الزهري الامن هذا الوجه.

٢ ـ قال الهثيمي و فيه يحي بن عبد الحميد الحماني وهو ضعيف.

٣ - قال الهثيمي رواه ابو يعلى و فيه يزيد بن ابي زياد وهو لين الحديث و بقيته رجاله رجال الصحيح.

والے سے بتایا کہ بڑی نرمی کے ساتھ بوسد دیا۔ (حیاۃ الصحابہ: ۵۸۳/۲)

(۲): حضرت ابولیا کی فرماتے ہیں کہ اسید بن تغییر کی بڑے خوش مزان تحف سے۔ آپ ایک مرتبہ حضور کے پاس بیٹے ہوئے لوگوں سے بات کررہے سے اور انہیں ہنمارہے سے کہ آپانے ان کے پہلوکوا کی گڑی سے چھیڑا۔ اس پر حضرت اُسید کی نے عرض کیا کہ آپ کی نے جھے تکلیف پہنچائی ہے۔ آپ کی کے فرامایا بدلہ لے لو۔ انہوں نے عرض کیا، کہ آپ تو گر تہ پہنے ہوئے ہیں اور میرے جسم پر گرتہ نہیں تھا۔ راوی کہتے ہیں:

((فرفع عن قرمیصه فاحضیه وجعل یقبّل کشحه)) تو آپ شی نیمیص مبارک اٹھادی اور اسید شیآب شی نیمیص مبارک اٹھادی اور اسید شیآب شی سے لیٹ گئے اور آپ شی کے پہلوکو بوسہ دینا شروع کر دیا اور کہایا رسول اللہ شیا! میرے ماں باپ آپ شی پر قربان ہوجا میں میں نے تو بدلہ سے اسی کام کا ارادہ کیا تھا لے (متدرک میرے ماں باپ آپ شی دھڑت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۲ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۲ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۲ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۲ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے ابوداؤد: ۲۰ جمی حضرت اُسید شی سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے اُسید سے دوایت کیا ہے۔ (دیکھئے اُسید سے دیا ہے۔ (دیکھئے اُسید سے د

(2): ترفدی ونسائی وغیرہ میں صفوان بن عسال کی سے مروی ہے کہ آنخضرت کی خدمت میں دو یہودی آئے اور انہوں نے آیات بینات کے بارے میں سوال کیا۔اس حدیث میں یہ بھی ہے: فقبلو ایدیه ورجلیه وقالوا نشهد إنك نبتى .

کہ انہوں نے آپ ﷺ کے ہاتھوں اور پاں کو بوسہ دیا اور کہا کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ بیشک آپ ﷺ اللّٰہ کے نبی ہیں۔ ہذا حدیث حسن صحیح۔

اس حدیث کوامام تر مذی نقل کر کے فرماتے ہیں کہاس ( یعنی بوسہ دینے ) کے باب میں بزید بن

۱ مقال الحاكم هذا حديث حسن صحيح الاسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي فقال صحيح و اخرجه الطبراني في الكبير عن اسيد بن حضير و مثله كما في كنز العمال:٢٠٨/٧

اسود، ابن عمراور كعب بن ما لك السيح يحى روايتين موجود بين \_ إ التر مذى ابواب الادب)

(۸): سنن ابی داود وغیرہ میں حضرت عائشہرضی اللہ عنہا سے حدیث افک، کی روایت ہے کہ جب اللہ تبارک وقعالی نے میری برااور صفائی قر آن مجید میں بھیج دی تو مجھے میرے والدین فرمایا: قد ومی فیقبلی رأس النبی ﷺ۔اٹھاورآپ ﷺ کے سرمبارک کو بوسہ دے۔ (ابوداد کتاب

(9): حاکم نے متدرک میں حضرت ابن عمر اور ابن جابر شے سے مرفوعا ابوداو د شعبی سے مرسل روایت کیا ہے کہ حضرت جعفر بن افی طالب شے جب حبشہ سے لوٹے اور آپ شے سے ملے: فالته زمه وقبّل ما بین عینید تو حضور شے نے انہیں گلے لگایا اور ان کی آئھوں کے درمیان بوسہ دیا۔ (ابوداودج ۲ کتاب الادب)

(۱۰):حضرت عائشه رضی الله عنها محروایت ہے کہ میں نے حضور کھا وہ یکھا۔

((يقبّل عثمان ابن مطعون وهو ميت حتى رايت الدموع تسِيل))

عثمان بن مطعون کھ کو بوسہ دے رہے تھے۔ جب کہ وہ وفات پاچکے تھے۔ میں نے دیکھا کہ آپ کھا کہ آپ کے تھے۔ میں نے دیکھا کہ آپ کھا کہ آپ کھا کہ آپ کھا کہ ایک کہ اور اور اور اور کتاب الجنائز ہے آپ

اسی شم روایت معاذبن ربیعہ رہے سے بھی نقل کی گئی ہے عاور اس حدیث کوامام تر فدی حضرت

۱ - قال ابو عيسى الترمذي و في الباب عن يزيد بن الا<mark>سود و عمر و كعب بن مالك ، و في</mark> سنن ابن ماجه عن صفوان بن عسال ان قوما من اليهود قبلوا <mark>يدالنبي الش</mark>ر ورجليه (ابن ماجه كتاب الادب)

٢ - وفي مجمع الزوائد عن معاذ ابن ربيعه قال رايت رسول الله عني قبل عثمان بن مظعون رواه البزار و اسناد ه حسن (مجمع الزوائد باب تقبل الميت ٢٠/٣)

عا ئشەرضى اللەعنها سے قل كر كے فرماتے ہيں:

(( وفِي البابِ عنِ ابنِ عباس و جابِرِ و عائِشة رضِي الله عنهم قالوا إن ابابكر قبّل النبِي صلى الله عليهِ وسلم وهو ميت.))

لیعنی اب<mark>ن عباس، جابراورعا کشدرضی الله عنهم کہتے ہیں کہ ابوبکر کے حضور کے کو بوسہ دیاجب کہ</mark> وہ رحلت فر ماچکے مصطور آخر میں کہ عاکشہرضی الله عنها کی حدیث حسن صحیح ہے۔

علامہ البیثمیؓ نے مجمع الزوائد میں ایک طویل حدیث میں حضور ﷺ کے دنیا سے رحلت فرمانے کا واقعہ پزید بن بابنوںﷺ کی روایت میں مندا مام حنبل ؓ وغیرہ سے نقل کیا ہے جس میں بیان ہے:

ثم جاء ابو بكر رضى الله عنه فرفع الحِجاب فنظر إليه فقال إنا لله وإنااليه راجِعون مات رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم اتى مِن قِبلِ راسِه وحدرفاه قبّل جِبهته ثم قال وانبياه ثم رفع وحدر فاه قبّل جِبهته وقال واصفيّاه ثم رفع راسه وحدر فاه قبّل جِبهته وقال واحدر فاه قبّل جِبهته وقال واخليلاه ...قال الهيشمِي رحمه الله ورجال احمدَ ثِقاتُ. (مجمع الزوائد ص عليه و سهور على الله عليه و عليه و سهور على المحدد ثِقاتُ. (مجمع الزوائد ص عليه و سهور على الله و سهور الله

" پھر حضرت ابو بکر گفتشریف لائے اور پردہ اٹھا پائی نے حضور کھی طرف دیکھا اور فرمایا: اناللہ وانا الیہ راجعون، رسول اللہ کھی رحلت فرما گئے۔ پھر آپ کھی کے سربانے آکر اپنامنہ جھکا یا اور حضور کھی کی بیشانی مبارک کو چوما۔ پھر کہا ہائے میرے نبی! پھر اپنامر اٹھا یا اور منہ جھکا کر آپ کھی بیشانی مبارک کو بوسہ دے کر کہا ہائے میرے خالص دوست! پھر ٹیسری مرتبہ سراٹھا یا اور پھر منہ جھکا کر حضور کھی پیشانی مبارک کو بوسہ دیا اور فرمایا ہائے میرے خلیل!۔

یہاں تک تو صرف وہ روایات اور واقعات بیان کر دیئے گئے ہیں جن میں حضور ﷺ نے کسی کو بوسہ دیا یا کسی اور نے حضور ﷺ وہا۔اببعض ایسے واقعات اور آثار پیش کئے جاتے ہیں جن میں

بعض صحابہ اور دوسرے سلف صالحین نے ایک دوسرے کی دست بوسی کی ہے اوران کوکسی نے منع نہیں کیا ہے۔

(۱۱): حضرت المام بخاری الادب المفرد میں حضرت صهیب الله مصرت بار تے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ میں کہ میں کہ میں نے دیکھا ہے کہ حضرت عباس اللہ میں نے دیکھا ہے کہ حضرت عباس اللہ میں نے دیکھا ہے کہ حضرت عباس اللہ میں اللہ عبار ہوئے تھے۔ (باب تقیبل الرجل)

(۱۲) بقیم بن سلم فی فرماتے ہیں کہ جب حضرت عمر شیشام تشریف لائے ،ان کا استقبال حضرت ابوعبیدہ بن جراح فی کیا حضرت عمر شیست مصافحہ کیا اور ان کا ہاتھ چو مااس حدیث کے آخر میں ہے کہ حضرت تمیم شیکھا کرتے تھے کہ ہاتھ کا چومنا سنت ہے۔ ل

(۱۳):طبرانی نے بچی الحارث الذباری سے روایت ہے کیا ہے، انھوں نے فر مایا کہ میں واثلہ بن اسقع کے دست مبارک پر بیعت کی ہے؟ بن اسقع کے دست مبارک پر بیعت کی ہے؟ انھوں نے فر مایا، ہاں میں نے عرض کیا تو آپنا ہاتھ جھے دیجئے تا کہ میں اسے بوسہ دوں تو انھوں نے میری درخواست کومنظور کرلیا اور میں نے ان کے ہاتھ کو بوسہ دیا۔ سے (رواہ طبرانی) نے میری درخواست کومنظور کرلیا اور میں جیرسندسلمہ بن اکوم کے سے روایت کیا ہے:

بايعت النبي صلى الله عليه وسلم بيدي هذه فقبلنا ها فلم ينكر ذٰلك.

یعنی میں نے اسی ہاتھ سے حضور ﷺ سے بیعت کی تو ہم (سننے والوں) نے ان کا یہ ہاتھ چو مااور انہوں (یعنی سلمہ بن اکوع) نے اس (چو منے ) کو برانہ مانا۔ سیر (ر<mark>واہ الطب</mark>ر انی فی الا وسط)

۱ - اخرجه عبد الرزاق والخرائطى فى مكارم الاخلاق والبهيقى وابن عساكر كذافى كنزالعمال ٢٢٠/٩. ٢ - رواه طبرانى وفيه عبدالمالك القارى لم اعرفه وبقية رجاله ثقات كذافى مجمع الزوائد: ٢٢٨. ٣ - قال الهيثمى وفى الصحيح منه البيعة رواه الطبرانى فى الاوسط ورجاله ثقات مجمع الزوائد: ٢/٨٤

(10): حضرت عمارابن البی عمار جیسیان کرتے ہیں کہ حضرت زید بن ثابت بھا یک روزسوار ہونے گئو حضرت ابن عباس جی نے ( عمریماً ) ان کے گھوڑ ہے کی رکاب تھام کی ۔ حضرت زید جی نے فرمایا ، اے رسول اللہ بھی کے بیٹے! آپ ہٹ جائیں ۔ حضرت ابن عباس جی نے فرمایا ہمیں اپنے علاء اور بوٹ لوگوں کے ساتھ اسی طرح کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ یہ من کر حضرت زید جی نے فرمایا ذرا مجھے اپناہا تھاتو دیکھا ہے حضرت ابن عباس جی نے فرمایا ذرا مجھے اپناہا تھاتو دیکھا ہے حضرت ابن عباس جی نے اپناہا تھ نکالاتو حضرت زید جی اس کو چوم لیا اور کہا کہ ہمیں اپنے نبی جی کے اہل بیت کے ساتھ اسی طرح کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ لا اس میں یہ ہے کہ عبداللہ بن حذافہ جی ملیانوں سمیت لوٹ کر حضرت عمر جی کی خدمت میں آئے اور عبری سرگر شت سنائی تو حضرت عمر جی کو بوسہ دیا۔ یہ جب پوری سرگر شت سنائی تو حضرت عمر جی کو اور ان کے سرکو بوسہ دیا۔ یہ

(۱۷): حضرت سفیان توریؒ سے روا<mark>یت ہے</mark> کہ انہوں نے ایک مجلس میں بیان کیا کہ عالم اور سلطان عادل کی دست بوسی سنت ہے۔ اسی مجلس میں عبداللہ بن مبارک موجود تھے وہ کھڑے ہوئے اور ان کے سرکو بوسہ دیا ہے۔

ندکوره بالاروایات سے یہ بات اچھی طرح ثابت ہوجاتی ہے کہ تقی عالم یا شخ کے ہاتھ کو بوسہ دینا فی نفسہ جائز اور بعض اوقات مستحسن ہے اور حضرت انس کے کہ روایت جس سے ممانعت معلوم ہوتی ہے، اول تو وہ فہ کورہ بالا روایت کومنسوخ نہیں کر سمتی کیونکہ اس حدیث کونا بخ ثابت کرنے کے لئے اول تو وہ فہ کورہ بالا روایت کومنسوخ نہیں کر سمتی کیونکہ اس حدیث کونا بخ ثابت کرنے کے لئے اس اخرجہ ابن عساکر کنزالعمال ص ۱۹۳۸ سے ۲ اخرجہ البیعیقی وابن عساکر کذافی کنزالعمال ج ۷ ص ۲۱ محیات محال میں ۱۹۸۱ سے فی تبیین الحقاق للعلامه عثمان بن علی الزیلعی ، وقال سفیان الثوری تقبّل یدالعالم و یدالسلطان العادل سنة فقام عبد الله بن مبارك علی الزیلعی ، وقال سفیان الثوری تقبّل یدالعالم و یدالسلطان العادل سنة فقام عبد الله بن مبارك

فقبّل راسه (بيان الحقائق ص٥ ج٦ كتاب الكراهية)

دلیل یا قرینے کی ضرورت ہے۔ یہاں تو حضور کے بعد صحابہ کا اور خلفا راشدین کے و تابعین تک سے جواز بلائکیر ثابت ہے دوسرے یہ کہ خودائی حدیث میں ممانعت کا ایک قرینہ موجود ہے اور وہ یہ کہ سوال ایک عام دوست یا مسلمان کے بارے میں پوچھا گیا ہے۔ کسی متقی عالم یا سلطان عادل کے بارے میں نہیں۔ پس میمانعت خاص صورت میں ہے اور ریہ بات بعیداز تاویل اور محض قیاس آرائی نہیں۔

# چومنے کے اسباب ومحر کات!

كيونكه بوسه دين كمختلف اسباب موت بير -

(۱):نفسانی شہوت سے چ<mark>رہ وغیرہ چومنا جو کہاپنی بیوی یامملو کہ کنیز کے علاوہ کسی اور کے سارے فقہائے امت کے نزدیکے ممنوع ا**ور ناجائز**ہے۔</mark>

(۲): بُررگانہ شفقت کی وجہ ہے مثلاً والدین اپنے بچوں کو چومتے ہیں یا کوئی اپنے چھوٹے بھائی وغیرہ کو بیشانی پر بوسہ دیتا ہے۔حضور ﷺ ہے حسن وحسین رضی اللہ عنہما کے بدن کو بوسہ دینا اور اسی طرح زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ اور جعفر بن ابی طالب کھی کی پیشانی کو بوسہ دینا ثابت ہے یہ بھی بلا اختلاف جائز ہے۔

(۳): تعظیم و تکریم کے لیے علماء ومشائخ کے ہاتھ ما پیشانی کو چومنا بہ سبب ان کے دین شرف کے اس کا جواز تو مذکورہ بالاروایات سے ثابت ہی ہے۔

(۳):حصول دنیا کے لیے مثلاً کسی مالدار آ دمی یا صاحب اقتدار کے ہاتھوں کو چومنا یا محض رسماً ایک دوسرے کے ہاتھ اور پیشانی کو بوسہ دینا۔ بینا جائز اور ممنوع ہے۔

(۵) جمکم شریعت کی وجہ ہے مثلاً حجرا سودکو بوسہ دینا جو بالا تفاق جائز اور مسنون ہے۔ یہ اسباب سمجھ لینے کے بعد یہ بات بآسانی واضح ہوجاتی ہے کہ منع والی حدیث کو صرف پہلی اور چوشی قتم پرمحمول کیا جاسکتا ہے۔ بلکہ خود منع والی حدیث کے راوی حضرت انس کے بارے میں امام بخاریؓ نے الا دب

المفرد میں نقل کیا ہے کہ حضرت ابن جدعان کے نے انس کے سے پوچھا کیاتم نے نبی اکرم کے گواپنے ہاتھ سے چھوا ہے؟ انہوں نے کہا ہاں تو آپ نے حضرت انس کے ہاتھ کو بوسہ دیا۔ (الا دب المفرد باب تقبیل الیدص۲) اب تو کوئی شک نہیں رہتا کہ مما نعت فقط مذکورہ دوصورتوں کے ساتھ خاص ہے، ورنہ حضرت انس کے حضرت ثابت کے کہ کھی دست بوسی کی اجازت نہ دیتے۔ پس منع اور جواز، دونوں اقسام کی اجادیث میں موافقت اور تطبیق ہو کتی ہے اور کوئی تضادیا تعارض باتی نہیں رہتا۔

### فقهاء كامسلك!

اسی تاویل کی بنا پرفقہا <mark>وارعلاء کرام نے مشائخ وعلاء کی دست بوسی کوجائز اور ستحسن قرار دیا ہے۔ چنانچے علامہ ابو بکر بن المسعود الکاسانی (المتوفی ۵۸۷ھ) بدائع الصنا کع صفحہ ۱۲۲ جلد ۵ کتاب الاستحسان اس مسئلے کے بارے (مختصراً) یوں لکھتے ہیں:</mark>

چو منے اور گلے لگانے میں اختلاف ہے۔ امام ابوصنیفہ اورامام حمد نے فرمایا کہ سی مرد کے لیے دوسرے مرد کے منہ ہاتھ یا کسی اورعضوکو چومنایا اس سے معافقہ کرنا مکروہ ہے۔ جب کہ امام ابو یوسف کے نزدیک کوئی مضا کفتہ ہیں اور دلیل میں حضرت جعفر بن ابی طالب والی روایت پیش کرتے ہیں جبکہ وہ حبشہ سے واپس ہوئے تو حضور کے انہیں گلے لگایا اور پیشانی کو بوسر دیا اور نبی کریما کا فعل کم از کم حلال ومباح ہوتا ہے اس طرح پیروایت کیا گیا ہے کہ جب حضور کے کاصحاب سفر دالی سے اسٹرلال کیا ہے کہ دوسر کو بوسہ دیتے اور گلے لگاتے تھاس کے برعکس ابو حنیفہ اورامام حمد نے اس روایت سے اسٹرلال کیا ہے کہ رسول اللہ کی سے معافقہ کیا کہ کیا آپس میں ایک دوسر کو چو ماکریں؟ فرمایا نہیں ۔ بوچھا گیا کہ ایک ایک دوسر سے معافقہ کیا کریں؟ بہ نہیں ۔ پوچھا گیا کہ ایک ایک ایک کہ کیا آپس میں ایک دوسر سے کو چو ماکریں؟ بو فرمایا نہیں۔ بوچھا گیا کہ ایک ایک کہ کیا آپس میں کہ نہیں۔ پوچھا گیا کہ کہا آپس میں کہانہیں۔ پوچھا گیا کہ کہا آپس میں ایک کہا آپس میں مصافحہ کیا کریں؟ بوفرمایا ، ہاں۔

شیخ ابومنصور ( ماتریدی ) نے فرمایا کہ معانقہ اس صورت میں مکروہ ہے جبکہ ایسے طرز پر ہوجوشہوت کے ساتھ عریانی کی حالت میں کیا جاتا ہے۔ لیکن جب اس سے (محض ) احسان اور اکرام مقصود ہوتو

کروہ نہیں اور یہی تھم بوسہ دینے کا ہے۔ جو بوسہ ، شہوت کے بوسہ کی مانند ہووہ تو ممنوع ہے اور رنہ مباح (جائز ہے) اور ابو یوسف ؓ نے جس حدیث سے استدلال کیا وہ اسی صورت برمحمول ہے (کہ اس میں شہوت کا خطرہ ما مشابہت نہ ہو)۔

(۲): بح<mark>الرائق می</mark>ں بحوالہ نوادر لکھا ہے کہ عالم اور سلطان عادل کی دست بوسی میں مضا نقہ نہیں جیسے کہ سفیان تورگ سے روایت ہے انہوں نے فر مایا کہ عالم اور عادل سلطان کے ہاتھ کو بوسہ دینا سنت ہے( بحرالرائق: ج ۸ص ۱۹۹۷)

(۳): فماوی عالمگیری میں ہے کہ ایک مرد کو دوسرے مرد کے منہ پر بوسہ دینا یا اسکے ہاتھ یا بدن کے سی حصے کو چومنا ابوحنیفہ اور امام میں کے قول کے مطابق مکروہ ہے۔ اور ابو یوسف نے فرمایا کہ بوسہ دینے اور معانقہ کرنے میں کوئی مضائقہ نہیں اور جب قیص اور جبہ کے او پرسے (معانقہ) ہوا وربطور احسان واکرام کے بوسہ ہو، جو شہوت نہ ہوتو سب کے نزدیک جائز ہے۔

(٣): اورورمخاريس م: وفِي الحقائِقِ لوِالقُبلة على وجهِ المبرّةِ جاز بِالإجماع. (الدرا لمختار على هامش ردالمختار ص ٢٤٤جه)

لینی ' حقائق میں ہے اگر بوسہ دینا بطوراحسان واکرام کے ہوتو بالا جماع لے جائز ہے۔' (۵): علامہ شامی فرماتے ہیں:

ل وفي الدرالمختار ولا بأس بتقبيل يد الرجل العالم والمتورِّع على سبيل التبرك ونقل المصنف عن الجامع انه لا بأس بتقبيل يدالحاكم المتدين والسلطان العادل وقيل سنة مجتبى وتقبيل راسه اى العالم اجود كمافى البزازية ولا رخصته فيه اى تقبيل اليد لغير عالم وعادل، هوالمختار مجتبى وفي المحيط ان لتعظيم اسلامه واكرامه جاز وان لنيل الدنيا كره (الدرالمختار على هامش ردالمختار ص٥٥٢٢٥٥)

قدّم مِن الخانِيةِ والحقائِقِ ان التقبيل على سبيلِ البرِّ بلا شهوةٍ جائِزٌ بالإجماع.

(۲): حضرت شخ الاسلام ابن حجر عسقلانی تفتی الباری میں اس پر بحث کرتے ہوئے ککھتے ہیں، دست بوسی میں فقیها ہے کرام مختلف ہو گئے ہیں۔ امام مالک نے اس کے جواز سے انکار کیا ہے اور ان روایات سے بھی جواس میں آئی ہیں جب کہ دوسر نے فقیها ، حضرات نے اس کی اجازت دی ہے اور انہوں نے عبد اللہ بن عمر کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ جس وقت وہ لوگ جہاد سے واپس ہوئے انہوں نے عبد اللہ بن عمر ضی کی روایت سے استدلال کیا ہے۔ جس وقت وہ لوگ جہاد سے واپس ہوئے انہوں نے کہا (یار سول اللہ بی ہم فرار ہونے والے ہیں۔ آیا نے فرمایا (ایسانہیں) بلکہ تم حملہ پر حملہ کرنے والے ہواور (آپ فی نے فرمایا) میں مسلمانوں کی جماعت ہوں (عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما) فرماتے ہیں کہ ہم نے حضور کے دست مبارک کو بوسہ دیا۔

دست بوسی کے جواز میں چندا حادیث نقل کرے آگے فرماتے ہیں کہ الا بحری فرماتے ہیں کہ امام مالک نے جو بوسہ کو مکر وہ قرار دیا ہے بیاس وفت ہے جبکہ تکبراور بڑائی کی وجہ سے ہو۔اور جب اللہ تعالی کے تقرب کے لیے ہویا اس شخص کے علم یا شرافت کی وجہ سے ہوتو یہ جائز ہے۔ آخر میں امام محی الدین نووی کے قول برختم کر کے لکھتے ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے:

امام نووی قرماتے ہیں کہ کسی کی دست بوسی اس کے زید، صلاح یاعلم یا شرافت یاصیانت (یعنی خودکو گناہوں سے بچانا متقی ہونا) یا اسی طرح اور کسی دینی بات کی وجہ سے ہوتو مکروہ نہیں بلکہ ستحب ہے اورا گر (دست بوسی) اس کی مالداری اورا بل دنیا کے ہاں اس کی شان وشوکت اور مرتبہ مقام کی وجہ سے ہوتو یہ شدیدترین مکروہ ہے اور ابوسعید متولی فرماتے ہیں کہ جائز نہیں۔

اور در مختار میں بی بھی لکھا ہے کہ اگر دست ہوتی تعظیم اور شرف اسلام اور اکرام کی وجہ سے ہوتو جائز، اور اگر دنیا کے حصول کے لیے ہوتو مکر وہ ہے۔ (دیکھئے الدر المختار علی ہامش رد المختار ص ۲۲۵ ج ۵) اور اگر دنیا کے حصول کے لیے ہوتو مکر وہ ہے۔ (دیکھئے الدر المختار علی ہامش رد المختار صلح بیان کر کے آخر میں فرمایا ہے لیکن بیہ (۷) علامہ عینی آئے تقبیل کے مسئلہ پر بہت مختصر اور جامع بیان کر کے آخر میں فرمایا ہے لیکن بیہ

سب کچھ جواز اس وقت ہے جبکہ ( دست بوسی وغیرہ ) بطوراحسان اورا کرام کے ہواور جب بیر ( دست بوسی وغیرہ ) شہوت کی وجہ سے ہوتو میاں بیوی کے سواکسی کے لیے جائز نہیں۔

ان عبارات سے صاف ظاہر ہے بوسہ دینے اور معانقہ میں ابو حنیفہ اور مجمد (رحمہم اللہ) کا جواختلاف منقول ہے اور ہاسی صورت میں ہے جب کہ بیا فعال ایسے طریقے پر ہوں جس میں شہوت کا خطرہ اور اشتباہ پایا جائے اور جہاں بیصورت نہ ہواور نہ ہی حصول دنیا یا محض رسم مقصود ہوتو سب کے نز دیک بلاکرا ہت جائز ہے۔

### بوسه کی دوصورتیں!

ایک صورت تو یہ ہے کہ گوئی از خود کسی کے ہاتھ وغیرہ کو چوم لے، اس میں کوئی اختلاف نہیں۔ دوسری صورت یہ ہے کہ اگر کوئی تھی زید سے مطالبہ کرے کہ آپ ہاتھ یا پاؤں جھے چومنے کے لیے دیں۔ کیا زید کے لیے جائز ہے ہوہ ہاتھ یا پاؤل پھیلا کر لوگوں کو اس کا موقع دے؟ ایسی حالت میں بعض فقہاء کرام منع فرماتے ہیں کہ زید ہاتھ پاؤل پھیلا ہے کہ کیونکہ یہ صورت ایک متکبر انعل ہے جس سے تکبر پیدا ہوجانے کا اختمال غالب ہے۔ اگر چہ تھیقہ اس میں تکبر اور عجب نہ بھی ہو۔ پس بعض نے تو زید کے لیے ہاتھ پاؤل پھیلانے کو کر وہ قرار دیا ہے لے اور بعض نے اصل فعل کے جواز پر نظر کر کاس کو جائز فر مایا ہے عند البعض و ذکر بعضهم یجیب الی ذالك. و فی ردالمختار تحت فوله اجابه لما اخر جه الحاكم ان رجلا اتی النبی شی فقال یا رسول الله کی ارنی شیئا از داد بہ یقیناً فقال اذھب الی تلك ان رجلا اتی النبی شی فقال ان رسول الله کی یہ دعول فجات حتی سلمت علی النبی کی فقال لها ارجعی فرجعت ثم اذّن فقبّل راسه ور جلیه وقال لو کنت امر احلہ یسجد لاحد لامرت المراة ان تسجد لزوجها وقال صحیح الاسناد من رساله الشر بنالالی (ردالمختار: ۵/۲۵/۵)

البتة ازخودزيدكے ہاتھ ياؤں چومنا بلااختلاف جائزہے۔

#### ایکشبه!

یہاں پیشبہ ہوتا ہے کہ دست بوتی وغیرہ اگر جائز بھی ہوجائے تو اگراس کیلیے جھکنے کی صورت پیش آئے تو وہ انہ سے ایعنی جھکنے کی وجہ سے بھی مکروہ ہوجائے گا۔لیکن بیدرست نہیں کیونکہ یہاں جھکنا چومنے کے لیے ہوگا، جھکنا خود مقصود نہیں۔ جیسے کسی کے ہاتھ سے کوئی چیز گرجائے اور کوئی جھک کراسے اٹھالے،اس جھکنے میں کسی کو بھی کلام نہیں کیونکہ یہ جھکنار کوع سے بھی زیادہ ہوجا تا ہے س لیے کہ اس میں جھکنامقصود نہیں بلکہ چیز اٹھانا مقصود ہے۔

### ز مین بوسی!

فقہ کی کتابوں میں دومسکے اور بھی ایسے ہیں جن کی وضاحت مناسب ہے تا کہ مختلف مسائل آپس میں خلط ملط نہ ہوجا ئیں۔

(۱):ایک بیہ کہ کوئی شخص دوسرے آ دمی ہے مصافحہ کرنے کے بعد خود اپنے ہی ہاتھ کو چوم لے۔اس فعل کوفقہاءکرام نے مکروہ اور ناجائز قرار دیاہے۔

(۲): کسی عالم یا بزرگ کے سامنے زمین کو بوسہ دینا فقہائے کرام اس کوحرام اور ممنوع فرماتے ہیں۔ ایسے کام کرنے والا اور اس پر راضی ہونے والا دونوں شخت مجم م اور گنا ہگار ہیں۔ کیونکہ بیکام بتوں کے پوجنے اور عبادت کرنے سے مشابہت لے رکھتا ہے۔ خلاصہ یہ کہ:

المومايف عله الجهال من تقبيل يد نفسه اذا لقى الغير فهو مكروه فلار خصته فيه ومايفعلون من تقبيل الارض بين يدى العلماء فحرام الفاعل والراضى به آثمان لانه يشبه عبادة الا وثان (تبيين الحقائق: ٥/٦٠ كتاب الكراهية كذافي البحر الرائق والفتاوى الهندية و الدرالمختار و غيرها ١٤٠١ (١٤١٨)

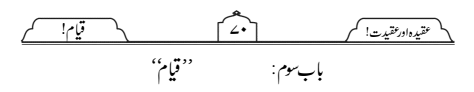
(۱):اگر ہاتھ وغیرہ کو بوسہ دیناشہوت وغیرہ کے ساتھ ہو یا کسی جانب میں شہوت پیدا ہوجانے کا خطرہ یا اشتنباہ ہوتو بالا تفاق اپنی ہیوی یا زرخرید کنیز کے سواکسی کے ساتھ جائز نہیں۔

(۲): چیوٹوں پر شفقت ورحم یامتقی علماءاور ہزرگوں کے اکرام اور تعظیم کے لیے بوسہ بالا تفاق جائز اور ثابت ہے۔ شرطیکہ جس کی دست بوتی کی جائے اس کواس عمل سے تکلیف نہ ہواور نہ ہی اس کے نفس میں تکبر وعجب بیدا ہوتا ہو۔ ایس حالت میں دوسری جانب کیلئے بھی بیہ جائز نہیں کہ وہ لوگوں کو دست بوتی کا موقع دے۔

(۳): دنیاوی اقتد اراور حصول عزت کے لئے کسی کے ہاتھ پاوں وغیرہ چومنانا جائز وممنوع ہے۔
(۴) بخض رسم اور عادت کے طور پر بھی درست نہیں اور نہ اس میں حدسے تجاوز کرنا چا ہیے کہ ہر
وقت گلے ملنے لگیس یا بوسے دینے لگیں بلکہ کسی کے سفر سے واپسی یا رخصت کے موقع پر یا عرصہ در از
کے بعد ملاقات وغیرہ پر اللہ تعالیٰ کی محبت کے غلبہ کی وجہ سے اور سادگی اور بغیر پابندی و بغیر تکلف کے علماء اور بزرگوں کے ہاتھ یا پیشانی کو بوسہ دینا جائز بلکہ شخس سے ۔ واللہ اعلم بالصواب۔







قیام کی شمیں!

کسی آ دی کے لیے کھڑا ہوجانے کی چندشمیں ہیں۔

(۱):اول: کوئی سفر ہے آنے والے کے استقبال کے لیے کھڑا ہو۔

یا آنے والے کوکسی چیز کی بشارت یا خوشجری دیئے کے لیے کھڑا ہو۔

یا چرکسی مصیبت زدہ کے ساتھ ہمدر دی اور تعزیت کی غرض سے۔

یا جگہ کے تنگ ہونے کی وجہ سے مجبورا کھڑا ہونا۔

محبت کی وجہ سے ایسے خص کے لیے جس کے ساتھ محبت جائز ہو مثلا مسلمان بھائی۔

اور کسی کی مدد کرنا ، اعانت کرنا یا خدمت کی قبیت سے کھڑا ہونا ، مثلا مریض کو سوار کی سے اتارنا

عرٹے ھانا یا تھا منا وغیرہ۔

قیام کی پیسب صورتیں بالا جماع جائز ہیں،اس میں سی کا کوئی اختلاف نہیں ہے۔

(۲): قیام کی دوسری قتم: کسی کے آگے ایسے طریقے سے کھڑا ہونا جیسے عجمیوں کا دستورتھا کہ بڑا آ دمی بیٹے اہوتا اور اس کے سامنے یاار دگر دباقی لوگ کھڑے رہنے قیام کی بیصورت بالا تفاق ناجائز اور ممنوع ہے۔

(۳): تیسری قتم: کوئی شخص دل میں بیرچاہت اورخواہش رکھے کہ لوگ اس کے لیے کھڑے ہو جایا کریں۔اس کے بارے میں شدید وعید آئی ہے اور بالا تفاقِ امت بیخواہش اور آرزونا جائز اور ممنوع ہے۔

(۷): چوشی قتم: کسی آدمی کے لیے صرف تعظیم و تکریم کے طور پر کھڑا ہو جانا، اس صورت میں علاء کا اختلاف ہے مین میکن میکوئی کفروشرک جیسا شدیدا ختلاف نہیں بلاشبه نماز میں کھڑا ہونا عبادت ہے لیکن ہرفتم کا قیام عبادت نہیں ہوسکتا اور نہ ہی ﴿ قوموا لِلهِ قانِتِین ﴾ کھڑے رہواللہ کے سامنے کے تحت لایا جاسکتا ہے۔

اس لیے نمازی تمام حرکات وسکنات عبادت ہیں۔اگریہ ساری حرکات نماز سے باہر بھی مطلقاً عبادت یا عبادت یا عبادت میں عبادت یا عبادت کے مشابہ تجھی جائیں تو اس طرح کسی کے سامنے دوزانو ہوکرالتحیات کی صورت میں بیٹھنا ناجائز ہوگا۔حالانکہ تیجے حدیث سے ثابت ہے ہجرائیل علیہ السلام آئے اور حضور کھی کے سامنے دوزانوں ہوکر باادب بیٹھے۔

علماءاورمشائخ وغیرہ کے سا<mark>منے دوزا</mark>نو باادب بیٹھناکسی کے ہاں ناجائز نہیں، بالا جماع امت جائز بلکہ ستحب ہے۔

اسی طرح کسی کے سامنے مطلقا قیام بھی ممنوع نہیں بلکہ جسیا کہ پہلے گزر چکا ہے۔ بہت ہی صورتوں میں کسی کے لیے کھڑا ہونا بالا تفاق جائز بلکہ بعض اوقات مشجب ہے۔ مسلمان بھائی اور مہمان کے اکرام کا ہمیں حکم ع دیا گیا ہے۔ اسی طرح اپنے بڑوں ، علماء اور مشائخ کی تو قیراور تعظیم کا حکم بھی ہے۔ سی ۱ے فاسند رکتبیہ الی رکتبیہ ووضع کفیہ علی فخذیہ .....(رواہ البخاری ومسلم)

۱ - فاسند ركتبيه الى ركتبيه ووضع كفيه على فخديه ..... (رواه البحاري و عم) البع عن ابن مسعود قال اذا اكرم الرجل اخاه فانما يكرم ربه (مجمع الزوائد ص١٦ ج٨) عن النبي الله قال من كان يؤمن با لله واليوم الآخر فليتق الله وليكرم جاره و في رواية من كان يؤمن با لله واليوم الآخر فليتق الله واليوم الآخر فليكرم ضيفه ثلاث مرات (رواه احمد مجمع الزوائد).

٣ و عن عبادة بن الصامتُ ان رسول الله عنه يرفعه النبي عن امتى من لم يبجل كبيرناد المحديث وعن ابن عباس رضى الله عنه يرفعه النبي عنققال ليس منا من لم يوقر الكبير. (الحديث رواه احمد ،مجمع الزوائد ص١٤ ٥٨)

#### احترام كاطريقه!

قيام!

اب ہم کسی کا احترام اور تعظیم کیسے کریں؟ احترام کے حدود کیا ہیں؟ شریعت اسلام نے ہمیں ان کے واضح جوابات ویئے۔ بعض جگہ روایات کے ظاہری تعارض اور دلائل کی بنا پر علماء میں کچھ اختلاف بھی پایا جاتا ہے گئی بنا پر علماء میں کچھ اختلاف بھی پایا جاتا ہے گئی ہمیں ہوتے ہیں۔ بعض کے ہاں کوئی چیز سنت یا مستحب ہوتی ہے جب کہ دوسروں کے نذریک وہ واجب یا اس کے برعکس مکر وہ ہوتی ہے۔ ہمیں چاہیئے کہ فقہ ایم کر محمت عدود سے تجاوز نہ کریں اور ان کے اختلاف کو اپنے حدود کے اندر رہنے دیں۔ العرض قیام کی چوشی قتم کے بارے میں علماء کا اختلاف صرف جائز اور مکر وہ کی حد تک ہے۔ اور جولوگ اسے مکر وہ فرماتے ہیں وہ مندرجہ ذیل احادیث سے استدلال کرتے ہیں۔

#### (۱): حضرت انس ﷺ فرماتے ہیں کہ:

لم يكن شخص احب إليهم من رسول الله ﷺ كانوا إذا راوه لم يقوموا لِما يعلمون مِن كراهِتِه لِذالِك. هذا حدِيث حسن غريب (ترمذي ابواب الادب)

لینی صحابہ کرام کے لیے رسول اللہ ﷺ ہے بڑھ کر کوئی بھی محبوب نہ تھا (اسکے باوجود) جب صحابہ ﷺ آپ کود کیھتے تو آپ کے لیے کھڑے نہیں ہوتے تھے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ آپا کو یہ بات پیندنہیں۔

(۲): ابومجلز ﷺ بیان کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ ﷺ نظرت عبداللہ بن زبیرا بن صفوان ﷺ ان کودیکھ کرکھڑ ہے ہوگئے :

((فقال إجلِسا سمِعت رسول اللهِ صلى الله عليهِ والهِ وسلم يقول من سرّه ان يتمثل له الرِجال قِياما فليتبوا مقعده مِن النارِ. (وفي الباب عن ابي امام وهذا حديث حسن الترمذي ابواب الادب)

یں حضرت معاوید ﷺ نے فرمایا کہ بیٹھ جامیں نے رسول اللہ ﷺ وبیفرماتے ہوئے ساہے کہ جِسْ خَصْ كويه بات پيند ہوكہ لوگ اس كے سامنے ) تغظيماً كھڑے ہوں پس وہ اپنا گھر جہنم میں بنالے۔ حضرت امام ترندی اوردیگر حضرات فقهاء نے ان احادیث سے قیام کی ممانعت پراستدلال کیا ہے۔ اب جو حضرات جواز کے قائل ہیں وہ پہلی حدیث کے جواب میں فر ماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺو صحابہ کا کھڑا ہونا، نے <mark>کلفی، ش</mark>دید محبت تعلق اور تواضع کی بنا پر نالبند تھا۔ اس کے جواب میں قیام سے منع کرنے والے حضرات فرماتے ہیں کہ بے تکلفی کا مطلب پنہیں کہ اکرام نہ کیا جائے (اب صحابہ ﷺ و بظاہر کونسی چیز مانع تھی؟ )اور قبا<mark>م کو جائز</mark> سیحنے والے جواب یوں دیتے ہیں کہ آپ ﷺ کو یہ کراہیت طبعی کراہیت تھی نہ کہ شرعی کراہیت ۔ جس طرح کہ آپ ﷺ ویہ پیندنہ تھا کہ سب سے آگے چلیں۔ حالانکہ آ گے چلناکسی کے نز دیک ناجا ئرنہیں ہے ،نویسال بھی کراہیت طبعی مراد ہینہ بیرکہ شرعا مکروہ ہے۔ دوسری حدیث کے جواب میں قیام <mark>کے موافقین</mark> فرماتے ہیں کہاس حدیث میں تو قیام کی خواہش کرنا ممنوع ہے۔ بیغیٰ اگر کوئی بیخواہش کرے کہ لوگ اس کے لیے کھڑے ہوں اور اس خواہش کی وجہ عجب وتکبر

ہے۔ پس بیخواہش توبالا تفاق ناجائز اور حرام ہے (جسیا کہتیری شم کے بیان میں گزر چکاہے)۔

کیکن اس پرشبہ کیا جاتا ہے کہ حضرت معاویہ ﷺ کیفقیم حالی ہیں انہوں نے تو رسول اللہ ﷺ کے قول مبارک سے ممانعت ہی مراد لی ہے اس لیے توانہوں نے منع فر مایا۔اس کا جواب بید یا جاتا ہے ۔ کی بیان کے تواضع اور تقویل کی وجہ سے تھا۔ انہیں خوف تھا کہ کہی<mark>ں وہ ا</mark>س حدیث کی وعید میں نہ آ جائیں۔ کیونکہ وعیداسی کے لیے ہے جس کے لیے قیام کیا جاتا ہے، کو بے والوں کے لیے تونہیں ہے۔لیکناس پرییشبہ کیا جاتا ہے کہ لوگوں کا کھڑا ہونا سبب بن جاتا <mark>ہے خواہش</mark> قیام کا ،توجس طرح خواہش قیام ممنوع ہے۔اسی طرح اس کا سب بھی ممنوع ہے لیکن پیشیہ درست نہیں، کیونکہ یہاں

قیام کی خواہش ممنوع ہے چاہے لوگ ازخود کھڑ ہے ہوں یا نہ ہوں۔ اب اگر لوگ کسی آ دمی کے لیے کھڑ ہے نہ ہوں۔ اب اگر لوگ کسی آ دمی کے لیے کھڑ ہے نہ ہوں لو ٹیخش اس وعید کے تحت آئے گا۔

ہمرحال وعید صرف خواہش قیام پر وار دہوتی ہے جس کی غرض لوگوں میں اپنے مرتبے کود کھنا ہے حک تفخ اور تکام

(٣):اخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم متكِئاعلى عصا فقمنا له فقال لا تقوموا كما يقوم الاعاجم يعظِم بعضابعضا (ابوداود كتاب الادب ٢٦)

حضرت ابوا مامہ کے فرماتے کہ رسول اللہ کے عصابر ٹیک لگائے ہوئے باہرتشریف لائے تو ہم ان کے لیے کھڑے ہوگئے پس آپ کے نے فرمایا کہتم (اس طرح) مت کھڑے ہوجس طرح مجمی لوگ بعض کچھ (دوسروں) کی تعظیم کے لیے کھڑے ہوجاتے ہیں۔

(۴): حضرت عبادہ بن صامت ﷺ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ ہمارے پاس تشریف لائے تو حضرت ابو بکر (اللہ ان پر رحم کرے ) نے فر مایا کھڑے ہوجا تا کہ ہم حضور ﷺ کے پاس اس منافق کے بارے میں استغاثہ دائر کریں۔

((فقال رسول اللهِ صلى الله عليهِ وسلم لايق<mark>ام إنما</mark>يقام لِلهِ تبارك وتعالى.))

" آپ ﷺ نے فر مایا کسی اور کے لیے نہیں کھڑا ہونا چاہیے صرف اللہ کے لیے کھڑا ہونا چاہیے۔ لے " بلا شبہ بید دونوں حدیثیں کھڑا ہونے کو واضح طور پر منع کرتی ہیں <mark>لیکن حد</mark>یث نبر ۳سے قیام کونا جائز سمجھنے والے صرف وہ قیام مراد لیتے ہیں جو مجمیوں کا دستور تھا مثلاً ترکوں وغیرہ اقوام عجم کی بیعادت

له رواه احمد و فيه راولم يسم وابن لهيعته وثقه احمد وغيره وضعفه يحمي القطان وغيره، وهو حسن الحديث على ما شذرات الذهب بن العماد وقدتر جم له في نحو صفحة . (مجمع الزوائد ص٠٩٠٠)

تاریخ سے معلوم ہے کہ ایک (بڑا) آ دمی بیٹھار ہتا اور اس کے سامنے دوسرے کھڑے رہے۔ اسی طرح طبر انی نے اوسط میں انس رضی اللہ عنہ کی روایت سے ایک ضعیف حدیث بھی نقل کی ہے:

إنما هلك من قبلكم بانهم عظموا ملوكهم بان قامواوهم قعود .

ان كِـدتــم انِـفا تفعلون فِعل <mark>فارِس و</mark>الرومِ يقومون على ملوكِهِم وهم قعود. (مسلم كتاب الصلو ة ج1ص ١٤٤)

کہ''تم عنقریب فارس اور روم کے لوگو<mark>ں کا فعل</mark> کرو گے۔کھڑے ہوتے ہیں اردگر داپنے بادشاہوں کےاوروہ (بادشاہ) بیٹھے ہوئے ہوتے ہیں''

ان سب روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ممنوع وہ قیام ہے جو عجمیوں کادستور ہے کہ کوئی شریف تو بیٹے اس بیٹے ارسی اس کے اردگر تعظیم کے لیے کھڑ ہے ہوں قیام کے خالفین کہتے ہیں کہ صحابہ گا اس کے اردگر تعظیم کے لیے کھڑ ہے ہوتے کھڑ ا ہونا عجمیوں کی طرح تو نہیں تھا بلکہ وہ محض آپ گئی کی عزت و تکریم کیلئے کھڑ ہے ہوتے سے اور پھررسول اللہ گئے نے باوجودان کے اخلاص کے ، انہیں کو گویا منع فرادیا۔

ع چنانچه علامه ابن قیم فرمات، والشالث ان یکون المقتدی جالس والناس قائمین فهذا طریق الا عاجم العنی تیسرایه یکی دستور مجمیول کا ب (عرف العنی تیسرایه یکی دستور مجمیول کا ب (عرف الشذی علی سنن الرزری کتاب الواب الادب) رواه الطبرانی فی الاوسط وفیه الحسن قیتبه وهو متروك.

اس کے جواب میں قیام کو جائز کہنے والے فرماتے ہیں کہرسول اللہ بھی صحابہ کی عجمیوں کی طرح کھڑے ہوئے کی خبر دے رہے تھے اور (صرف اسی) طریقے سے منع فرمار ہے تھے (یعنی ان کی نقل سے منع کررہے تھے پیں ادب وعزت سے کھڑا ہونا جائز ہے کیونکہ اس کی وجہ صرف خلوص ومحبت ہے)

باقی رہ گی حدیث نمبر،اس کے بارے میں قیام کوجائز سمجھنے والے جواب دیتے ہیں کہ بیحدیث بہت کمزور ہے۔اگراس کو پھی کھی مان لیاجائے تو پھر بھی یہ جمیوں کے قیام پر محمول ہے کیونکہ وہ صور تیں جوشم نمبر کے ذیل میں بیان ہو چکی ہیں بالا تفاق جائز ہیں۔جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں قیام کی ممانعت صرف اسی قیام کی ہے جو جمیوں کی رسم ہے جس کی طرف متعدداحادیث میں اشارہ کیا گیا ہے اور وہ قیام بالا تفاق ناجائز اور ممنوع ہے۔

اب جوعلاء حضرات قیام کے **جواز کے قائل ہیں وہ مندرجہ ذیل احادیث کوبطور استدلال پیش** کرتے ہیں۔

حدیث نمبر ۵: حضرت عائشہ رضی الله عنها فرماتی بین که میں نے لوگوں میں سے کسی کونہیں دیکھا کہ رسول الله ﷺ کے ساتھ گفتگواور نشت وبرخاست میں اتنازیادہ مشابہت جتنا کہ حضرت فاطمہ رضی الله عنها رکھتی تھی۔

إذا دخلت عليه قام إليها فاخذبيدها فقبّلها واجلسها في مجلِسِه وكان إذا دخل عليها قامت إليه فاخذت بيده واجلسه في مجلِسها (ابوداود كتاب الادب ٢٦)

یعنی جس وقت فاطمہ رُسول اللہ بھے کے پاس آتی ، آپ بھاس کے لیے کھڑے ہوجاتے ، اس کا ہاتھ بکڑتے اور بوسہ دیتے اور اپنے بیٹھنے کی جگہ پراسے بٹھاتے ۔ اور جب آپ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے پاس جاتے تو وہ آپ کی طرف کھڑی ہوجاتی ، آپ کا ہاتھ مبارک بکڑتی اس کو بوسہ دیتی اور آپ کو اپنی جگہ پر بٹھادیتی ۔ قیام محبت اور قیام اپنی جگہ پر بٹھادیتی ۔ قیام محبت اور قیام

استقبال ہے جو بالا تفاق جائز ہے لیکن قیام کو جائز سمجھنے والے اس جواب کور دکر کے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ بھٹی کا قیام تو قیام محبت ہوسکتا ہے، لیکن فاطمہ رضی اللہ عنہا کا قیام تو تعظیم و تکریم ہی کے لیے ہو سکتا ہے۔ لیکن اس بات پر بیشبہ ہوسکتا ہے کہ اگر فاطمہ رضی اللہ عنہا کا قیام بھی قیام محبت واستقبال مان لیاجائے تو بعیدار قیاس بات نہیں۔ اگر چاس میں تعظیم و تکریم کا قوی احتال موجود ہے۔

قیام کے قائل حضرات زید بن حارثہ ،عکرمہ ، بن ابی جہل ،عدی بن حاتم ،اسامہ بن شریک اور حضرت عمر رضی الله عنهم اجمعین وغیرہ کی روایات وواقعات سے بھی استدلال کرتے ہیں جو کہ مندرجہ ذیل ہیں:

(۱): دھنرت زید بن حارثہ ہے۔ جب مدینہ آئے تو آپ ﷺ نے کھڑے ہو کرمعانقہ کیا اور پیشانی پر بوسہ دیا۔ (رواہ التر مذی ج ابواب الادب)

(2):اور جب عکرمہ ﷺ یمن سے والیں ہو کرمدینہ منورہ آئے تو آپ ﷺ ان کیلئے کھڑے ہوئے، گلے لگایا۔ لے (رواہ الطبر انی)

(۸):عدی بن حاتم کے فرماتے ہیں کہ میں جبآب کے کی خدمت میں حاضر ہوتا تو آپ کے کا خدمت میں حاضر ہوتا تو آپ کے کا کھڑے ہوتے یا حرکت فرماتے ہے۔

(۹):اور حضرت اسامہ بن شریک کے فرماتے ہیں کہ ہم آپ کے لیے کھڑے ہوئے اور ہم نے آپ کے ہاتھ مبارک کو بوسہ دیا ہے

(۱۰): اور حضرت جابر کھی سے روایت ہے کہ حضرت عمر کھیں سول اللہ کھی کے لیے اٹھے اور ان کے دست مبارک کو چو ما سم

ا مجمع الزوائد ص ۱۸۵ ج ا مشکل الا فارس ۳۷ ج است فتح الباری ص ۱۵ ج ال وقال سند قوی به منظم الزوائد من منظم الا فارس ۱۲ فتح الباری ج المنظم الم

اسی طرح کے اور بھی بہت سے واقعات اور روایتیں احادیث کی کتابوں میں ملتی ہیں۔ لیکن قیام کے خالفین فرمائے میں کے حضات زید بھی کے لیے رسول اللہ بھی کا قیام ،سفر سے آنے کی خوثی کی وجہ سے تھا اور عدی و عکر مدرضی اللہ عنہم اپنے علاقہ کے رئیس لے تھے اور آپ بھی نے تالیف قلب کے لیے قیام فرما یا اور ان کی مدارت کی تا کہ وہ مسلمان ہوجا ئیں یا پھر اس لیے کہ آپ بھی نے آثار سے ان کو اس کا متوقع پایا ، اس لیے کھڑ ہے ہوئے ۔ اسی طرح کے اور احتمال بھی ہو سکتے ہیں۔ الغرض اسی طرح کی تمام احادیث اور روایات کو قیام استقبال ، قیام محبت ، خوثی اور بشارت کے لیے کھڑ ا ہونا یا تعزیت کے لیے قیام قرار دے کر استدلال کرتے ہیں۔ اور یہ احتمالات اسے بعید بھی نہیں ، اگر چہ بعض روایات کے لیے قیام قرار دے کر استدلال کرتے ہیں۔ اور یہ احتمالات اسے بعید بھی نہیں ، اگر چہ بعض روایات میں اکرام کا پہلوزیا دہ واضح ہے۔

(۱۲): جیسا که حضرت ہلال شفر ماتے ہیں کہ بی کریم بھے جب باہر تشریف لاتے تو ہم آپ

ایلکہ حضرت عکرمہ شقو سفر سے آئے تھے توان کے لیے یہ قیام فرمانا استقبال کی وجہ ہوسکتا ہے اور عدی شک کو ایسا مقبور الفاظ جوروایت ہیں ان کامفہوم یہ ہوات الفاظ کے ساتھ ضعیف ہے اور حضرت عدی شہور الفاظ جوروایت ہیں ان کامفہوم یہ ہے کہ جب میں آپ کے ہاں حاضر ہوتا تو آپ کے (حرکت کر کے میر کے لیے جگہ کی) وسعت فرماتے۔

کے جو البزار و هکذا و جدته فیما جمعته ولعله عن محمد بن هلال عن ایمه عن ابی هریرة کو وہو البزار و شکات ملالا تابعی ثقته روے عن محمد بن ابی هلال عن ایمه عن جدہ وهو بعید ورجال البزار ثقات .مجمع الزوائد ص ٤٠٠ جم وفی مشکل الآثار للامام جعفر الطحاوی کے

عن محمد ابن هلال عن ابيه عن ابي هريرة را نحوه (مشكل الآثار ص٣٨ ج٢)

قیام کے خالفین اس کے گئی جوابات دیتے ہیں یہ قیام بوجہ ضرورت تھا ہر خص اپنے اپنے کام کیلئے جانا چاہتا تھا۔ یا چونکہ نبی کریم ﷺ کے گھر کا دروازہ مسجد میں تھا اور مسجد فراخ نہ تھی اس لئے سحابہ ﷺ کو سے جوجا یا کرتے تھے کہ آپ ﷺ ہو جایا کرتے تھے کہ آپ ﷺ کو کسی چیز کی ضرورت پیش آئے تو محابہ ﷺ خدمت کے لئے تیار ہوں ۔ یعنی یہ قیام خدمت تھا۔

(۱۳): قیا م کوجائز قراردینے والے حضرات سعد بن معاذی کی تیج حدیث جس کو بخاری وسلم نے نقل کیا ہے سے استدلال کرتے ہیں ،اسی حدیث سے امام بخاری ، مسلم اور ابوداود نے بھی استدلال کیا ہے ہ حضرت ابوسعید خدری کی فرماتے ہیں کہ جب یہود بنوقر یضہ اس وعدہ پر اترے کہ جو فیصلہ بھی حضرت سعد کریں گے ، وہ آئیس قبول ہوگا (تق) رسول اللہ کے حضرت سعدرضی اللہ عنہ کی طرف بیغام بھیجا، وہ آپ کے قریب ہی تھے ، پس گدھے پر سوار ہوگر آئے:

فلما دنا مِن المسجِدِ قال رسول اللهِ صلى الله عليهِ وسلم لِلانصارِ قوموا إلى سيدِكم (البخاري كتاب الاستيذان ، مسلم كتاب الجهاد)

لیعنی جس وقت حضرت سعد ﷺ مسجد کے ق<mark>ریب م</mark>نیجے تو رسول اللہ ﷺ نے انصار سے فر مایا کہ اینے سردار کے لیے کھڑے ہوجا۔

اس کے جواب میں قیام کے خالفین فرماتے ہیں کہ سے معاد خالفین کے لیے نہ تھا بلکہ سعد بن معاد خارجی تھا وران کی مرہم پٹی کی گئی تھی ،ان کو گدھے سے اتار نے کے لیے آپ کے لوگوں کو کھڑے ہونے کا حکم دیا۔ یہ قیام مدداور معاونت کے لیے تھا۔ اگر میہ قیام تعظیمی ہوتا تو یوں فرمات نقوموا لیسید کم یعنی اپنے سردار کی خاطر کھڑے ہوجا، بلکہ بعض روایات میں زیادہ وضاحت بھی آئی ہے کہ:قوموالی سید کم فانزِ لوہ ۔اپنے سردار کی طرف اٹھواوران کوسوار کی سید کم فانزِ لوہ ۔اپنے سردار کی طرف اٹھواوران کوسوار کی ہے تارلو جا لفین قیام کے اس استدلال کا جواب موافقین حضرات یوں دیتے ہیں کہ مقصود یہ ہے کہ ان کے پاس جاکران کی

تعظیم وتکریم کے لیے سواری سے اتاراو۔

اوراس بات پر قرینہ آپ کا ایفر مانا ہے کہ اپنے سردار کی طرف اٹھو ( کھڑے ہو) تو لفظ سید سے ان کی تعظیم کی طرف اشارہ ہے۔

### فقهاءكرام كےاقوال!

ندکورہ بالاروایات میں قیام کی ممانعت اور جوازیعنی دونوں جانب بحث وکلام کی کافی گنجائش موجود ہے اور علاء کرام نے ان پر بہت طویل بحثیں کی ہیں۔ حضرت نوویؓ نے قیام کے جواز پر پوری کتاب لکھی ہے اور طبر انی وغیرہ نے اس کے جواز میں روایات وواقعات نقل کر کے ان روایات کو کمزور ثابت کر نے کی کوشش کی ہے جن سے قیام کی ممانعت معلوم ہوتی ہے اور ان کی عمدہ تاویلیں بھی فرمائی ہیں۔

(۲): ابن الحاج وغیرہ نے اختلافی قیام کے ناپیند ہونے کو ثابت کرنے کے لیے پوری تفصیل سے مدل بحث کی ہے اور انہوں نے حضرت امام نووی کے پورے رسالہ کواپنی کتاب مدخل میں نقل کر کے اس سے عمدہ جوابات دیے ہیں۔ جن کو فتح الباری نے بہت جامع اور مختصرا نداز سے نقل کیا ہے۔ جہور علاء نے اہلِ فضل حضرات کے آنے پراُن کے اکرام کے لیے کھڑے ہونے کو جائز بلکہ مستحب فرمایا ہے۔

(m):چناچہ مجمع البحارمیں ہے:

واحتج بِهِ الجماهِير لِإكرامِ اهل الفضلِ بِالقِيامِ إذا اقبلوا (مجمع البحار ص ١٨٢ ج٣)

یعنی جمہورعلائے کرام نے اس سے استدلال کیا ہے کہ اہلِ فضل کے اگرام کے لیے کھڑا ہونا جائز ہے جب وہ آئیں۔

(۴):اوردرمختار میں ہے آنے کی تعظیم کے لیے کھڑا ہونا جائز بلکہ ستحب ہے۔

#### (۵):اور حضرت امام حجر فرماتے ہیں:

ورجح المنذرِي ماتقدم مِن الجمعِ عن قتيبة والبخارِي إن القِيام المنهِي عنه ان يقام عليهِ وهو جالِس (فتح الباري ص ٣٩ ج١١)

لیعنی من<mark>زری نے حضرت قتبیہ اور بخاریؓ سے (منع اور جواز کی روایات و واقعات میں )جو طبیق</mark>
کی گئی ہے جو پہلے وکر ہو چکی (اس کو) پسند فر مایا ہے اور ترجے دی ہے (بعنی کسی مسلمان بھائی کے اکرام
کے لئے قیام جائز ہے ) اور ممنوع وہ قیام ہے کہ (کسی شخص کے اردگر دیا سامنے ) لوگ کھڑے ہوں اور وہ بیٹھا ہو۔

(۲):طحطاوی شرح درمختار میں اس پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ علماء تعظیم کے لیے کھڑا ہونے میں مختلف ہو

گئے ہیں۔ بعض نے منع کیا ہے بوجہ ابوداود کی حدیث کے جوانہوں نے ابوامامہ سے روایت کی ہے پھراس کو پورانقل کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ بعض نے اس (قیام) کوجائز کہا ہے۔ کیونکہ رسول اللہ اللہ عضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے لیے قیام کرتے تھے اور بعضوں نے اس میں تفصیل کی ہے جیسے قاضی خان فرماتے ہیں !:

قوم يقر ون القرآن مِن لمصاحِفِ او يقرأ رجل واحِد فدخل عليهِم واحِد مِن الاجِلّةِ والا شرافِ فقام القارِى لِاجلِه قالوا دخل عليهِ عالِم اوابو ه او استاذه الذِي علمه العِلم جاز له ان تقوم لِاجلِه وفِيما سِوى ذلِك لا يجوز ... وفي مجمع الفتاوى لِلانطاكِي العِلم جاز له ان تقوم لِاجلِه وفِيما سِوى ذلِك لا يجوز ... وفي مجمع الفتاوى لِلانطاكِي العِلم جاز له ان تقوم لِاجلِه وفِيما سِوى ذلِك لا يجوز ... وفي مجمع الفتاوى لِلانطاكِي العلم العلم على قارئ هكذا احتج بالحديث جماهير العلماء وقال القاضى عياض القيام المنهى تمثلهم قياما طول جلو سه وقال النووئ هذالقيام للقادم من اهل الفضل مستحب و قدجاء ت الاحاديث ولم يضح في النهى عنه شئي ـ

قِيام القائِمِ جائِز إذا جآء اعلم مِنه او استاذه الذِي علمه القرآن اوِالعِلم اوابوه اوامه لا يجوز لِغيرِ هِم وإن كان الجآءِ مِن الاجِلةِ ولاشرافِ ونقل الشرنبلالِي عنِ ابنِ وهبان ما نصه اقول فِي عصرِ ناينبغِي ان يستجيب ذلِك اي القِيام ١٥ (الطحطاوي على الدرالمختار ص١٦)

یعنی کوئی قوم یافرد تلاوت قرآن میں مشغول ہواوراس پر کوئی اہل فضل وشرف میں سے داخل ہوجائے تو علاء فرماتے ہیں کہ اگر وہ عالم ہو یا اس کا والد یا اس کا استاد تو اس قرآن پڑھنے والے ) کے لیے جائز ہے کہان کے لیے کھڑا ہوجائے اوران کے سواکسی دوسرے کے لیے کھڑا ہونا درست نہیں۔اور مجمع الفتاوی انطاکی میں ہے

کہ جب اس سے زیادہ عالم یا اس کا ایسا استاد جس نے اس کو قر آن مجید یا علم سکھایا ہو، یا اس کا باپ یا ماں آ جائے تو ان کے لیے کھڑا ہونا جائز اور ان کے علاوہ اور کسی کے لئے جائز نہیں، اگر چہ آنے والا اہل فضل و شرف والا ہو۔ اور شرنبلا کی نے ابن و بہان سے قبل کیا ہے جس پر انہوں نے تصریح کی ہے کہ میں کہتا ہوں کہ ہمارے زمانے میں یہ کھڑا ہونا مستحب ہونا چاہیے۔

( 2 ): اورر دالمختار میں اس پر بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قال فِی القنیةِ قِیام الجالِسِ فی المسجِدِ لِمن دخل علیهِ تعظیما وقیام قارِیِ القرآنِ لِمن یحیے، تعظیما لا یکر ہ اِذا کان مِمن یستجِق التعظیم وفی مشکِلِ الآثارِ القِیام لِغیرہِ لیس بِمکرو ہ لِعینهِ اِنما المکروہ محبة القِیام لِمن یقام له فان قام لِمن لا یقام له لا یکره ۔ لیس بِمکرو ہ یعنی قنیہ میں ہیٹے ہوئے تی کا ایسے آدی کے لیے کھڑا ہونا جواس پر داخل ہو اور تلاوت قرآن کرنے والے کا ایسے آدی کے لیے جواس کے پاس آئے، تعظیما کھڑا ہونا کروہ ہیں، جبکہ اور تلاوت قرآن کرنے والے کا ایسے آدی کے لیے جواس کے پاس آئے، تعظیما کھڑا ہونا کروہ ہیں، جبکہ

١ - وفي البنايه شرح الهدايه للعلامه العيني ص ٢٥٥ ج٤ نحوه -

وہ تعظیم کامستی ہواور حضرت امام طحطا وی کی کتاب مشکل الآثار میں ہے کہ غیرے لیے کھڑا ہونا بذات خود مکر وہ نہیں بلکہ مکر وہ قیام کی محبت وخواہش ہے ایسے شخص کے لیے جس کے لیے (لوگ) کھڑے ہو جایا کرتے ہیں اور اگر (کوئی) کھڑا ہو گیا ایسے آدمی کے لیے جس کے لیے (لوگ) کھڑے نہیں ہوا کرتے تو مکر وہنیں۔

#### آ گے جا کرفرماتے ہیں کہ:

وما ورد مِن التوعد عليه في من يحِب القِيام بين يديهِ كما يفعله التُّر كُ والاعاجِمُ. ١ ـه اور جووعيد (حديث شريف مين) اس پر (قيام پر) آئی ہے تو وہ السِيُّخُص كے بارے مين ہے جوایئے سامنے لوگوں کے کھڑا ہونے کو پیند کرتا ہو، جبیبا كه ترك اور مجمی لوگ كرتے ہیں۔

(۸): ہمارے علماء کے درمیا<mark>ن اس مس</mark>لم میں کچھا ختلاف ہے کہ مسجد میں بیٹھے ہوئے یا تلاوت کرنے والے شخص کے لیے کسی آنے والے کی تعظیم کے لیے کھڑا ہونا جائز ہے یا ناجائز۔

ندکورہ بالاعبارتوں سے یہ واضح ہو گیا ہے کہ قاضی خان اور وغیرہ مسجد میں بھی کھڑا ہونے کی ا اجازت دیتے ہیں۔

لیکن کنز العباد وغیرہ میں تعظیم و تکریم کے لیے مس<mark>جد میں کھڑ</mark>ا ہونے کومنع فر مایا ہے اور اس حدیث سے استدلال فر مایا ہے:

((لا تعظِمونِي في بيتِ ربِي))

لیمنی میرے رب کے گھر میں میری تعظیم نہ کیا کریں۔ اس پر کلام کرتے ہوئے علامہ ابومسعود قال فرماتے ہیں: قال وله ذا اوصی السلف تلامذتهم ان لایقومو الهم فی المسجد إذا در سوا و قال فیه إشارة إلى جوازِ ماتعورِ ف فی زمانِنا القیام فی غیرِ المسجد عند اتمام الدرسِ..

إردالمختارص٢٣٦ج٥ومشكل الآثارص٣٩ج٦\_

... (فتح العين للعلامه المسعود ٢٠٠٢، ٢٠٠٦)

فر ماتے ہیں کہاس لیے ہمارے سلف اپنے شاگر دوں کو وصیت فر ماتے کہان کے لیے مسجد میں کھڑے نہ ہوں جس وقت وہ درس دیتے ہوں اور فر مایا کہ اس میں ہمارے زمانے کے متعارف قیام جو درس کے اختیام پر مسجد سے خارج ہوتا ہے کے جائز ہونے کی طرف اشارہ ہے۔

قيام!

ان تمام عبارات سے بیدواضح ہوجاتا ہے کہ جس قیام کے بارے میں علائے کرام کا اختلاف ہے کہ کسی آنے والے کے لیے تعظیما کھڑا ہوا جائے یا نہ۔ اکثر اس کے جواز بلکہ استخباب کے قائل ہیں بشرطیکہ آنے والا شخص اہل نصیلت میں سے ہواور تعظیم و تکریم کامستحق ہوبلکہ بعض علماء کے اقوال سے متنازع فیہ قیام میں بھی کچھنصیل معلوم ہوتی ہے۔

جیسے ملاعلی قاری رحم اللّٰدعلیہ فر ماتے ہیں:

قال الإمام حجة الاسلام القيام مكروه على سبيل الاعظام لا على سبيل الإكرام (الرقاة بابقيام ٥٨٢ ج.٣)

لیعنی امام حجتہ الاسلام فرماتے ہیں کسی کے لیے بطور تعظیم کھڑا ہونا مکروہ ہے اور (صرف) اکرام کے لیے ہوتو مکروہ نہیں۔

اور فتح الباری میں اس بحث کے اختتام پر فرماتے ہیں:

قال الغزالِي القِيام سبِيلِ الإعظامِ مكروه وعلى سبيلِ الإكرامِ لايكره وهذا تفصِيل حسن (فتح الباري ص ٤٣ ج١١)

یعنی امام غزالیٔ فرماتے ہیں کہ قیام بطور تعظیم مکروہے اور جوا کرام کی وجہ ہے ہوتو مکروہ نہیں اور یہ اچھی تفصیل ہے۔

اب اگراس سے مراد وہی ہو جو ہم اوپر بیان کر چکے ہیں کہ عجمیوں کے دستور کے مطابق

قيام!

کھڑا ہونا تو ممنوع ہے اور علاء ومشائ کے لیے کھڑا ہونا جائز ہے (جیسا کہ ملاعلی قاریؒ نے اس تفصیل سے گویا بہی مطلب سمجھا ہے ا) پھر تو جمہور علاء کے قول اور اس میں کوئی فرق نہیں ۔ اور اگر اس قول سے مراد ان کا اس قیام تعظیم و تکریم جود بنی شرف ہی کی وجہ سے کیا جا تا ہے کو دو حصوں میں تقسیم کرنا ہو پھر تو تعظیم کے لیے کھڑا ہونا مکروہ اور اکرام کی خاطر جائز ہے۔ اس طرح گویا متنازع فیہ قیام ہی میں تفصیل (یا فرق) مقصود ہواور ابن حجرؓ نے آخر میں بند انفصیل حسن فرما کر غالبًا بہی فرق مراد لیا ہے تفصیل (یا فرق) مقصود ہواور ابن حجرؓ نے آخر میں بند انفصیل حسن فرما کر غالبًا بہی فرق مراد لیا ہے کیونکہ بظاہر اسی مطلب کی تائید کرتے ہیں۔ اور امام ابود او دینسنوں بی داو دمیں جواز اور منع پر جو مختلف ابواب جس انداز سے وضع کیے ہیں اور اسی طرح بعض دوسرے حضرات کے اقوال سے اسی طرف مختلف ابواب جس انداز سے وضع کے ہیں اور اسی طرح بعض دوسرے حضرات کے اقوال سے اسی طرف کے اگر امن من مناز فرق کی کو جوز میں کی کو بھی کلام نہ رہے کو گھڑ ہوگئی کی استور نہ بھی ہوگئین مسلمان بھائی کے اکر ام اس کے جواز میں کی کو بھی کلام نہ رہے کو گھڑ گھڑ سے فراغت کے بعد صحابہ بھی قیام اور انظار فرمانا حق ایا کہ وہی کہ کی کو جوز میں کی کو بھی کلام نہ رہے ہوگئی کو کسی دور رہی اور حضرت فاطمہ رہی اللہ عنہا کے قیام کو بیات اس روایت کو خرور کی جو کہ بیات اس روایت کو خرور کیا جائے (اگر چدان روایات میں قیام تعظیم کی کو کئی گئی گئی گئی گئی گئی تشریف ہور ہیں۔

اجسیا که حضرت ملاعلی قاری مذکوره بالاقول کے تحت لکھتے ہیں که لعله اراد بالا کرام القیام التحیته لمزید المحسسته وبالاعظام التمثیل له بالقیام وهو جالس علی اعاده الامرا الفخام (المرقاة ص۵۸۲ حجم) بعنی شایدامام ججة الاسلام کی مرادقیام اکرام سے قیام تحیه وسلام ہو جو کہ محبت کے بڑھانے کے لیے ہوا کرتا ہے جیسا کہ اس پرمصافه دلالت اور قیام اعظام سے مرادان کا وہ قیام ہوجس میں وہ امرااور بڑے لوگوں کی عادت کے مطابق بیٹھنا ہواورلوگ اس کے لیے سیدھے (تعظیم) کے لئے کھڑے ہوں۔

٢ - حيث قال اولا باب في القيام الاحاديث التي تدل على الجواز ثم ترجم بعد تسعة الابواب ، باب الرجل يقوم الرجل يعظمه بذالك(كتاب الادب ابو داود)

ان سارے واقعات میں اکرام واحتر ام کا تصور بھی موجود ہے۔ پھر محبت اور اکرام کے حکم میں بھی کوئی خاص فرق نہیں جیسے محبت اپنے محل وقوع میں جائز بلکہ بعض اوقات ضروری ہوتی ہے۔ اس طرح کسی مسلمان بھائی کا اکرام اور مہمان کا اکرام (چاہے وہ کا فرہی کیوں نہ ہو) بھی ضروری ہے اور ہمیں اس کا حکم ویا کیا ہے۔

البتة کسی غیر کی تو قیر و تعظیم اگرچه فی نفسه جائز ہے لیکن پھر بھی اکرام اور تعظیم کے حکم میں فرق صاف طور پر واضح ہے۔ ہمیں بعض لوگوں کا اکرام کرنے کا تو حکم دیا گیا ہے لیکن تعظیم کی ممانعت ہے جیسے کا فرمہمان وغیرہ کا اکرام جائز اوراس کی تعظیم ممنوع ہے۔

اورعلامه ابن عابدین سی آف والے کے لیے ذی کرنے کے کم میں فرق کرتے ہوئے فرماتے ہیں:
فإن قصد التعظیم لا تحِل . . . . . . وان قصد الإ کرام تحِل (ردالمختار ص ١٩٦٥ ٥٥)
لعنی اگر ذی کرنے میں نیت اور قصد تعظیم کی ہے تو یہ فہ بوجہ حلال نہیں اور اگر قصد اکرام کی ہے تو حلال ہے۔
حلال ہے۔

# قيام اكرام اور قيام تعظيم ميں فرق!

اب سوال یہ ہے کہ قیام تعظیم اور قیام اکرام میں فرق کیے کیا جائے۔ اس فرق کوعلاء کے اقوال سے پچھاس طرح سمجھا جا سکتا ہے کہ اگر آپ کے یہاں کوئی شخص آئے اور آپ اس کے لیے کھڑے ہوجا ئیں ، آگے بڑھ کرمصافحہ وسلام کریں اور اپنی جگہ پر بٹھا ئیں یا پھر کسی کورخصت کرتے وقت اس کے لیے کھڑ اہونا وغیرہ ۔ یہ سب پچھا کرام واحتر ام میں داخل ہے۔ اس کے برعکس اگر کوئی غیر آپ کی طرف نہ آر ہاہو، کسی دوسری طرف جارہا ہو یا ویسے ہی راستے سے گزررہا ہو، اس کو کھے کر تعظیم کے لیے کھڑے ہوجانا، یہ برتا وَاکرام سے باہر اور داخل تعظیم ہے اسی طرح اور بھی قرائن ہو سکتے ہیں۔ جن کے ذریعے قیام اکرام اور قیام تعظیم میں تمیز کی جاسکتی ہے اسی طرح اور بھی قرائن ہو سکتے ہیں۔ جن کے ذریعے قیام اکرام اور قیام تعظیم میں تمیز کی جاسکتی ہے اسی طرح اور بھی قرائن ہو سکتے ہیں۔ جن

#### قول سے بھی اشارہ مل سکتا ہے وہ فرماتے ہیں:

والقیام ینقسِم إلی ثلاثِ مراتِب قیام علی راسِ الرجلِ وهوفعل الجبابِر وقیام إلیهِ
عندقدومه ولا باس بهِ وقیام له عند رویته وهوالمتنازِع فیه. (فتح الباری ص ٤٠ ج ١١)

ایعنی قیام کے تین مراتب ہیں (پہلایہ که) کسی کے سر پر (یعنی اردگر دیاسا منے جب که وہ بیٹا ہواہو) یہ تو جابراور متکبرلوگوں کافعل ہے (جو بالا تفاق ناجائزہے) (دوسرایہ که) کسی کے لیے کھڑے ہوجانا جب وہ آئے تو اس میں کوئی مضا نقہ ہیں۔ اور (تیسرایہ که) اس کود کیسے ہی کھڑا ہوجائے اس میں علاء کا اختلاف ہے۔

## ایک دوسری جگهان (حافظاین قیم) سے منقول ہے:

إن القيام على ثلثة اقسام الاول إن يكون رجل مقتدى يذهب لِحاجتِهِ إلى جانِبِ آخر ولاياتِي إلى هذا لرجلِ القائِم فهذا منهى عنه والثانِي ان يتي مقتد إلى هذا لقائِم فهذا منهى عنه والثانِي ان يتي مقتد إلى هذا لقائِم فقيامه له جائز و قيل مستجِب اقول عندِي انه غير مرضي إذا بولغ فيه والثالِث ان يكون المقتدى جالِس والناس قائِمين فهذا طريق الإعاجِم . (عرف الشذى على حاشية الترمذي: باب الادب)

یعنی قیام کی تین قسمیں ہیں اول یہ کہ مقتری اور پیشوا آدی سمی ضرورت ہے کسی دوسری طرف جار ہا ہواور قیام کرنے والے شخص کی طرف نہیں آتا ہوتو اس شخص کا قیام (اس مقتدی) کے لیے منع ہے دوسری قسم یہ کہ مقتدی (امام) آدی اس کھڑے ہونے والے شخص کے پاس آر ہا ہوتو اس آدی کے لیے کھڑا ہونا جائز ہے اور کہا گیا ہے کہ مستحب ہے۔ (لیکن، میں کہتا ہوں کہ میرے نزدیک یہ قیام بھی ناپیندیدہ ہے جب کہ اس میں مبالغہ کیا جائے۔) تیسری قسم (قیام کی) یہ ہے کہ مقتدی بیٹھا ہوا ہوا و اوگ (اس کے سامنے یا اردگرد) کھڑے ہوں یہی اعاجم کا دستور ہے۔

ان عبارات میں غور کرنے سے اکرام کے قیام اور تعظیم کے قیام میں فرق واضح ہوسکتا ہے۔ علاوہ ازیں بیہ بات بھی معلوم ہوجاتی ہے کہ کسی مسلمان بھائی کی آمد پراس کے اکرام کے لیے کھڑا ہونا کسی کے نزدیک بھی ناجا ئزنہیں ۔غور کا مقام ہے کہ علامہ ابن قیم متنازع فیہ قیام میں ، قیام سے منع کرنے والے حضرات کے ساتھ ہیں۔لیکن پھر بھی او پر بیان کردہ دوسری قسم کے قیام کو مکروہ اور ناجا ئزنہیں فرماتے۔جس سے اندازہ ہوجا تا ہے کہ وہ قیام جس میں اختلاف ہے،صرف وہی قیام تعظیم و تکریم ہے جو علائے کرام اور مشائع عظام کی عظمت و تعظیم کی وجہ سے کیا جائے۔ واللہ اعلم ۔ بہر حال یہاں صرف بیہ بتانا مقصود ہے کہ اس قسم کے اختلاف کو چا ہے کتنا ہی شد بیطور پر متنازع فی کیوں نہ ہو ، کفر و شرک کے بیر بنا ایک فرشرک جا بیا اختلاف ما ننا اور عوام کو اس غلط نظر بیکا باور کرانا بہت بڑا ظلم ہے۔

جاہے کوئی قیام کو جائز سمجھتا ہو یا اس کا مخالف ہو، دونوں کے لیے ایک دوسرے پر بے جا الزامات لگانا کوئی وین خدمت نہیں۔اسی طرح قیام تعظیم و تکریم کو جائز سمجھ کراس سے یہ نتیجہ اخذ کرنا کہ رکوع اور سجدہ تعظیم بھی جائز ہیں۔ یہ بھی ظام عظیم ہے۔ کیونکہ رکوع اور سجدہ تحصیبة کی حرمت صراحة ثابت ہے جائیا کہ پہلے گزر چکا ہے۔اس حقیقت ہے جشم پوشی نہیں کرنی چا ہیے۔ جب رسول اللہ علیہ سے بوجھا گیا:

ایندخنی بعضنا بعضا ۱۔ تو آپ کے فرمایا۔ "لا" اور جب آپ کے سے آپ کی ذات مبارک ہی کے لیے سجدہ کرنے کے بارے میں عرض کیا گیا تو آپ کے فرمایا۔ دوسری بات یہ ہے کہ اسکی حرمت پر اجماع۔ تیسری بات یہ کہ قیام کی بعض فسمیں تو با اجماع امت جائز اور ثابت میں۔ کیکن سجدہ اور رکوع کی کوئی قسم بغرض رکوع اور سجود دین اسلام میں جائز نہیں ، اور نہ صراحة ثابت ہے۔

ل کیا ہم میں کوئی کسی دوسرے کے لیے جھکے؟ تو فر مایا کنہیں۔



## باب چهارم توسل بالاعمال! دعااورتوسل!

انسان کوجب کوئی ضرورت پیش آتی ہے یا کسی مرض اور مصیبت میں مبتلا ہوجا تا غرض جب اس کو کوئی ایسا مسئلہ پیش آتا ہے جس کاحل اسباب کے تحت اپنے ممکن وسائل اور ذرائع کی حدود میں اس کو نہیں ماتا ، تو ایسی حالت میں وہ ایک ایسی ہستی سے اس مسئلہ کے حل اور اس حاجت بر آری کے لیے سوال کرتا ہے جس کے بارے میں اسے یہ یقین ہوتا ہے کہ وہ اس کی پکارکوئن رہا ہے اور اس کی ہر مشکل اور حاجت کو جانتا اور د کیتا ہے نیز وہ مشکلات ومصائب کو دور کرنے حاجات اور ضروریات کے پورا کرنے پر بھی قادر ہے اور کی اختیار اس کو حاصل ہے۔

دین اسلام ہمیں یہ بتا تا ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ ہی وہ ستی ہے جو پوری کا ئنات کا غالق وما لک ہے۔ وہ اسباب او ذرائع سے بالا تراختیار کا مالک ہے اور اس کا بیا ختیار واقتد اراور قد رت الیی بے ایاس سے مراد بیہ ہے کہ اسباب کے تحت کی سے مدویا نگنا وہ خاص استعانت ( لیعنی مدوطلب کرنا ) اور دعا ئیں جو صرف اللہ سے ما تی جاتی ہے۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے دنیا میں مختلف قتم کے اسباب پیدا فرمائے ہیں ، ان میں تا ثیر رکھی ہے جیسے آگ سے گری کا حصول ، پانی سے پیاس کا ختم یا کم ہونا یا جیسے مریضوں کی شفایا بی کے لیے ادویات کا استعال اور ماہر بن طب کے ہاں جانا ، حصول علم سے لیے صحبت استاد کا کارگر ہونا ، اس طرح ہر انسان دوسرے انسانوں سے مدد حاصل کرتا ، تا جرکوگا کہ کی ضرورہ ، غرض صنعت کار مزدور ، حاکم و محکوم وغیرہ جو بھی ہوں ایک دوسرے کی خدمت کرتے ہیں۔ ہر انسان مادی اسباب سے فائدہ اٹھانے اور دوسروں سے کام لینے کامختاج ہوتا ہے ان سے مدد حاصل کرتا ہے جس کی وجہ سے دنیا کا نظام چل رہا ہے اور یہ مدد مائنا کسی بھی دین و شریعت میں ناجائز اور ممنوع نہیں بلکہ ناجائز وممنوع وہ استحات ہے جس میں سواے مدد مائنا کسی بھی دین و شریعت میں ناجائز اور ممنوع نہیں بلکہ ناجائز وممنوع وہ استحات ہے جس میں سواے اللہ تعالی کے کسی اور کوصاحب اختیار جان کر اس سے اسباب سے مالاتر کوئی چیز ما نگی جائے۔

نہایت ہے کہ اس کے اراد ہے کے بغیر کوئی پتا نہ ہل سکتا ہے اور نہ گرسکتا ہے وہ ہر جگہ ہر وقت تمام مخلوق کے حالات اور ضروریات کو پوری طرح جانتا ہے اور دیکھتا ہے۔ وہی قسمتوں کا بنانے والا ہے مشکلوں کو حل کرنے والا ، حاجات کو پورا کرنے والا اور مصیبتوں کو دفع کرنے والا ہے۔ یہاں تک تو کفار ومشرکین بھی ماجت ہیں کہ قادر مطلق اور مختار کل سواے اللہ تعالیٰ کے کوئی دوسر انہیں۔ البتہ مسلمانوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی بھی فرشتہ، نبی اور ولی یا کسی دوسری مخلوق کو کسی دائرہ میں کوئی اختیار وقدرت الیہ سپر ذہیں گی ہے جس کی وجہ سے وہ اس لے دائرہ میں کسی کا کام خود مختاری سے پورا کردے اور نہ اللہ تعالیٰ نے کسی کو یہ اختیار دے رکھا ہے ہوہ کسی کی دعا قبول کرے یا اسے رد کرے ، اس لیے اور نہ اللہ تعالیٰ نے کسی کو یہ اختیار دے رکھا ہے ہوہ کسی کی دعا قبول کرے یا اسے رد کرے ، اس لیے ایک مسلمان صرف اللہ تعالیٰ سے جی دعاما نگتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے اس ارشادگرا می پڑمل کرتا ہے:

﴿وقال ربكم ادعوني استجب لكم طان الذِين يستكبِرون عن عِبادتِي سيدخلون جهنم داخِرِين ﴾ (المؤمن آيت ١٠)

''اورتمہارے پروردگارنے فرمایا مجھ سے دعا مانگو میں تمہاری دعا قبول کروں گا بلاشبہ جولوگ میری عبادت سے تکبر کرکے منہ موڑتے ہیں وہ ذکیل وخوار ہوکر جہنم میں داخل ہوں گے۔''

#### دعاعبادت <u>ہے!</u>

اگرچہ بعض مفسرین نے اس کی تفسیر میں یوں کہا ہے کہ تم میری عبادت کرو، میں تمہیں تو اب دوں گا۔ اور بعض وہ مفہوم لیا ہے جواو پر ترجمہ بیان کی گیا ہے ۔لیکن حقیقت میں دونوں تفسیری ہم معنی ہیں امشرکین عرب اگرچہ ہی کہتے تھے کہ قادر مطلق اور کامل اختیارات کاما لک صرف اللہ تعالی ہی ہے لیکن ان کاعقیدہ یہ تھا کہ اللہ تعالی اپنی قدرت واختیار کا کچھ حصہ فلال شخص کے سپر دکیا ہے اور دو شخص اسی دائرہ میں خود مختار ہے اس لیے وہ بتوں ودیوتاں کو پکارتے تھے اور ان کی عبادت کرتے تھے جبیبا کہ پھیلے صفحات میں یہ مفصل گزرچکا ہے۔

ان میں اصلاً کوئی فرق نہیں۔ یونکہ عبادت اور دعا اگر چلفظی مفہوم کے اعتبار سے دونوں جدا جدا ہیں گرمصداق کے اعتبار سے دونوں میں کوئی تفاوت نہیں۔ اس لئے یہاں پہلے فقرے میں جس چیز کو دعا کے لفظ سے تعبیر کیا گیا ، اس کو دوسر نے فقرے میں عبادت کے لفظ سے تعبیر فر مایا گیا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ عبادت نام ہے کسی کے سامنے انتہا درجہ کی عاجزی اور تذلل اختیار کرنے کا۔ اور بی ظاہر ہے کہ جب بندہ اپنے پروردگار کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کر کے اور اس سے دعا ما نگتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی جب بندہ اپنے پروردگار کے سامنے اپنی حاجتیں پیش کر کے اور اس سے دعا ما نگتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی کبریائی اور اس آ قائی کا اعتراف اور اپنی بندگی و عاجزی کا اقرار کرتا ہے ، تو یہ اظہار بندگی بجائے خود عبادت بھی اور اس آ قائی کا اعتراف اور اپنی بندگی و عاجزی کا اقرار کرتا ہے ، تو یہ اظہار بندگی بجائے خود عبادت بھی میں میں میان خاتم النہین محمد سے بیان فر مائی کہ درسول اللہ کے خور میان بن بشیر کے نہ کہ کورہ بالا آ بیت کریمہ کی تفسیر میں میں میر حدیث بیان فر مائی کہ درسول اللہ کے خور میان کا میں میر حدیث بیان فر مائی کہ درسول اللہ کے خور میں دیا تا جہ نظم اللہ کیا تھیں کہ میں میر حدیث بیان فر مائی کہ درسول اللہ کو کورہ بیان فر مائی کہ درسول اللہ کیا کہ میں میر حدیث بیان فر مائی کہ درسول اللہ کورہ مائیا:

(( اِن الدعا هو العِبادة ثم قرأ وربكم ادعو نِي استجِب لكم اِن الذِين يستكبِرون عن عِبادتِي سيدخلون جهنم داخِرِين ﴾))

یعنی دعاعبادت ہے پھر (آپ ﷺ نے اس کے استدلال میں) بیآ یت تلاوت فرمائی:

﴿وقال ربكم ادعوني استجِب لكم إن الذِين يستكبِرون عن عِبادتِي سيدخلون جهنم داخِرِين . ﴾ ١ - ٥

اورسنن التر مذى ميں حضرت انس في سے روايت ہے كہ حضور في نے فر مايا:
الدعاء من العِبادة لعنى دعاعبادت كامغز ہے (سنن التر مذى الواب الدعوات ٢٦)
حضرت الو ہريره في سے روايت ہے كدرسول الله في نے فر مايا كه:

 ((لیس شی اکرم علی اللهِ مِن الدعاءِ)) الله تعالی کنز دیک دعاسے زیادہ کوئی چیز مکرم نہیں۔ (سنن التر مذی ابواب الدعوات ج۲)

حضرت ابوسعید خدری این نبی کریم الله سے روایت کرتے ہیں کہ:

مامِن مسلم يدعو ابدعوة ليس فيها إثم ولا قطعية رحم إلا اعطاه الله بهاإحدى ثلث إما ان يعجل له دعوته وإما ان يد خِرها له في الآخِرةِ وإما ان يصرِف مِن السوء مثلها قالوا اذ نكثر قال الله اكثر (رواه احمد كذافي المشكوة كتاب الدعوات)

یعنی ایک مسلمان جب بھی کوئی دعا مانگتا ہے بشرطیکہ کسی گناہ یا قطع حرمی کی دعا نہ ہوتو اللہ تعالیٰ اسے تین صورتوں میں سے کسی ایک صورت میں قبول فرما تا ہے یا تو جو مانگا ہے وہی دنیا میں عطا کرتا ہے یااس دعا کو آخرت میں اجروثو اب دینے کے لیے محفوظ کر دیتا ہے یا (اس کو وہ مانگی ہوئی چیز تو نہ ملی مگر) اسی درجے کی آفت اور مصیبت جوال پر آنے والی تھی اس پر آنے سے روک لیتا ہے۔ صحابہ کرام کسی نے عرض کیا پھر تو ہم کثر ت سے دعا مانگا کریں گے (اس کے جواب میں آپ کھٹے نے فرمایا) اللہ تعالیٰ کافضل وعطا بہت زیادہ ہے۔

جس طرح الله تعالی سے مانگنے پر دنیاوآخرت کا اجروتواب ماتا ہے۔ اسی طرح اگر کوئی اپنے آپ کوستغنی سمجھے اور تکبر کی وجہ سے الله تعالی سے دعا مانگنا چھوڑ د<mark>ے تو ال</mark>له تعالیٰ نے ایسے لوگوں پرعتاب فرمایا ہے، جبیبا کہ مذکورہ ہالا آیت کریمہ کے دوسر نے فقرے میں اوشاد ہے:

﴿انِ الذِينِ يستكبرون عن عِبادتِي سيدخلون جهنم داخِرين﴾

لینی بے شک جولوگ میری عبادت سے (لینی دعا اور عبادت سے بعجہ استغنااور تکبر) منہ موڑتے ہیں وہ ذلیل وخوار ہوکر جہنم میں داخل ہوں گے۔

من لم يسال الله يغضب عليه (الترمذي ابواب الدعوات ج٢)

یعن' جو شخص الله تعالیٰ ہے (اپنے آپ کو ستغنی سمجھ کر بعجہ مکبر کے) اپنی حاجت کا سوال نہیں کرتا الله تعالیٰ کاس برغضب ہوتا ہے۔''

غرض دعاعبادت بلکہ مغزاوررو تر عبادت ہے۔اس لیے جس طرح دوسری عبادات صوم ، صلوۃ ، نذرو نیاز وغیرہ صرف اللہ تعالیٰ کاحق ہے نذرو نیاز وغیرہ صرف اللہ تعالیٰ کاحق ہے اوراسی سے مانگی جاتی ہے۔

لہذا جو تحص اللہ تعالی کے سوامسی دوسرے کوصاحبِ اختیار جان کراس سے اسباب سے بالاتر کسی چیز کا سوال کرتا ہے وہ صرت کے شرک کا ارتکاب کرتا ہے۔ جب دعا کی حقیقت اور اس کی حقیقت سے واقفیت ہوئی تو مناسب میہ ہے کہ سی عمل یا کسی مقبول بندہ پر دعا میں توسل کرنے کی حقیقت اور حیثیت کو بھی واضح کر دیا جائز ونا جائز ونا جائز توسل میں فرق وامتیاز کھل کرسا منے آجائے۔

## دعامين توسل كي اقسام!

دعا میں توسل کی کئی قسمیں ہیں بعض ان میں بالاتفاق جائز ہیں جیسے اللہ تعالیٰ کے اسااور صفات کے وسیلہ اور ذریعہ سے یا حمد وثنا درود شریف پڑھ کر دعا مانگنا وغیرہ اور بعض اقسام بالاتفاق ناجائز مثلا کسی مخلوق سے براہ راست کوئی ایسی چیز مانگنا جو اسباب سے بالاتر ہو۔ مثلاً کسی انسان یا فرشتہ سے یا جن کوصاحب اختیار جان کران سے اولا دوغیرہ مانگنا۔

#### استشفاع!

توسل کی ایک قتم استشفاع ہے جس میں کسی مخلوق سے براہ راست تو اپنی حاجات نہیں مانگی جا جات نہیں مانگی جا تیں ،البتدان کی خدمت میں گزارش کی جائے کہ وہ حق تعالیٰ شانہ کے دربار میں ہماری حاجت اور مراد پوری ہونے کی دعا فرمائیں اس کا تھم یہ ہے کہ جو حضرات دنیا میں تشریف فرماہیں ان سے دعا کی

درخواست کرنابالا جماع جائز بلکہ مستحب ہے۔البتہ وہ نیک وصالح جواس دنیا سے تشریف لے گئے ہیں ان کی قبور پر جاکران سے دعا کرنا صحح ہے یانہیں؟ اس میں ہمارے علاء کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض اسے جائز کہتے ہیں اور بعض اس کونا جائز اور بدعت کہتے ہیں۔ جو حضرات توسل کی اس قسم کو بدعت اور نا جائز کہتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ اس طرح توسل کے اختیار کرنے سے تثرک میں پڑجانے کا بدعت اور نا جائز کہتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ اس طرح توسل کے اختیار کرنے سے تثرک میں پڑجانے کا خطرہ ہے۔ اور جب ان سے پوچھا جاتا ہے کہ نیک وصالح خص سے اگر ان کی حیات میں دعا مانگی جائے تو یہ آپ کے نزد کی جائز ہی نہیں بلکہ سخسن ہوتو پھراس کے مرنے کے بعد (اگرچہ آپ مردول کے سننے کے قائل جمی جائز ہی نہیں بلکہ سخسن ہوتو پھراس کے مرنے کے بعد (اگرچہ آپ ہیں؟ حافظ ابن تیسے اس سوال کے جواب میں فرماتے ہیں جس کا خلاصہ سے کہ نبی بھیا گئی مصالح شخص سے سوال کرنے میں اور وفات کے بعد یاغائب ہونے کی صورت میں ان سے سوال کرنے میں فرق سے ہول کرنے میں ویت سے بلکہ روکت تھے اور اس پر سزا دیتے ضور میں کسی کا مشر کا نہ حرکت کرنے کی اجازت نہیں ویتے تھے بلکہ روکتے تھے اور اس پر سزا دیتے تھے ،اک پر حضرت حافظ نے متعد د د لائل پیش کے بین جس میں سے چند سے بیں کہ حضرت میں علیہ السلام کا قول اس پر حضرت حافظ نے متعد د د لائل پیش کے بین جس میں میں سے چند سے بیں کہ حضرت میں علیہ السلام کا قول اس پر شاہد ہے:

﴿ ما قلت لهم إلا مآ امرِ تنِي بِه انِ اعبدالله ربِي وربكم ج وكنت عليهِم شهيدا ما دمت فِيهِم فلما توفيتنِي كنت انت الرقيب عليهِم وانت على كلِ شئى شهيد ﴾ (ماكده: ١١٤)

یعن'' تونے جو مجھے حکم دیا تھابس وہی میں نے انہیں کہدسنایا تھا کہ اللہ جو میر ااور تمہاراسب کا پروردگار ہے اسی کی عبادت کرواور جب تک میں ان میں موجودر ہاان کا گران حال رہا پھر جب تونے مجھے دنیا سے اٹھالیا تو تو ہی ان کا نگہبان تھا اور تو تمام چیزوں کی خبرر کھتا ہے۔''

اسی طرح جبرسول الله الله الله الله الله وحده . کیا تون کها: ماشآء الله وشِئت. تو آپ الله فرمایا الله وحده جو فرمایا اجعلتنی لِلهِ نِدا. ماشاء الله وحده . کیا تون الله کاشریک بنادیا بس یول کهو الله وحده جو چاہے۔'اوراس کو فیمت کر کے فرمایا که ماشآء محمدمت کہا کروبلکہ یول کهدیا کرو ماشآء الله شم شآء محمد جواللہ کی مرضی اوراس کے بعد محمد (سول الله الله علی کی مرضی ۔

اسی طرح ایک شادی کے موقع پر انصار کی بچیاں اپنے ان آباء واجداد کی شجاعت بیان کرتی تھیں جو بدر کے دن شہید ہو گئے تھے، تو ان میں سے ایک نگی نے جب بیکہا: وفید نار سول اللهِ یعلم مافی غدے ہم میں اللہ کے رسول موجود بیں جو آئندہ کل کی بات جانتے ہیں تو آپ ﷺ نے فرمایا:

((دعِي هذِه وقولِي بِالذِي كتتِ تقولِين))

''ایسامت کههاور جوتو پہلے کہی <mark>تھی وہی</mark> کہہ''

اور جب صحابہ ﷺ نماز میں ) صف بستہ آپ کے بیچھے کھڑے ہوئے (اور آپ ﷺ بیٹھے ہوئے فرمایا: ہوئے تھے ) تو فرمایا:

لاتعظِمونِي كما تعظِم إلاعاجِم بعضهم بعضا

''اسی طرح میری عزت و تعظیم نه کروجیسے عجمی لوگ <mark>ایک دو</mark>سرے کی کیا کرتے ہیں۔''

اسی طرح جب حضرت معاذ ﷺ نے آپ ﷺ کو سجدہ کرنے کا ارادہ کیا تو آپ ﷺ نے منع فرمایا اور کہا:

((انه لا يصلح السجود الاللهِ ولو كنت آ مرا احدا ان يسجد لإحدلامرت المرأة ان تسجدلِزوجها مِن عظم حقه عليها))

یعنی 'سجدہ فقط اللہ تعالیٰ ہی کے لیے ہے اگر میں کسی شخص کو کسی شخص کے لیے بعدہ کرنے کا حکم دیتا تو بیوی کو حکم دیتا کہ وہ شوہر کو بجدہ کرے کیونکہ شوہر کا بیوی پر بہت بڑا حق ہے۔'' اور جب حضرت علی کرم الله وجهه کی خدمت میں زنادقه کاوه گروه اپیش ہوا جوان کی خدائی کا قائل تھا تو آپ نے ان کے جلادینے کا حکم دیا۔

الملحظ رہے کہ بیزنادقہ کا وہ گروہ تھا جوعبداللہ ابن سباکے بیروکار تھا بینے کو شیعان علی باور کراتے تھے حالانکہان کا <mark>حضرت عل</mark>ی کرم اللہ و جہہ ہے کوئی تعلق نہ تھا عبداللہ ابن سبایمن کا یہودی عالم تھااس منافق نے اسی ارادے اورمنصو کے مخت یہودیت چھوڑ کر اسلام قبول کیا تھاجس کے تحت سینٹ بال(پولس) نے یہودیت چھوڑ کے عیسا<mark>ت قبول</mark> کی تھی اور حضرت عیسی علیہ السلام کے دین کوسنح کرڈ الاتھا،ابن سبانے بھی وہی کچھ کرانا چا با جوسینٹ یال نے کیا تھا۔ چنانچہ اس نے حضرت علی رضی اللہ کے ساتھ غیر معمولی عقیدت ومحبت کا اظہار کرتے ہوئے ان کی شان میں طرح طرح کی غلوباتیں کرنا شروع کیں ان کی طرف عجیب عجیب معجز ہے منسوب کر کےان کوایک مافوق البشر<del>ہتی باور</del> کرانے کی کوشش کی لیعض کم فہم نومسلموں کو یہ باور کرایا کہاللہ نے نبوت ورسالت کے لیے حضرت علی ر<mark>ضی اللہ عند</mark>ا بن طالب کومنتخب کیا تھالیکن جبریل کواشتہا ہ ہو گیا اور غلطی سے دحی محمد بن عبداللہ کے یاس لے گئے بیہا<mark>ں تک ک</mark>داس منافق نے کچھ سادہ لوحوں کو وہی سبق پڑھایا جو سینٹ بال(بولس) نے عیسابوں کو بڑھایا تھا او<mark>ران کا پی</mark>ے قیدہ ہو گیا کہ حضرت علی ﷺ اس دنیا میں خدا کا روپ دھار کرآئے ہیں اور گویا وہی خدا ہیں جب حضر ہے گی کھی کوئسی طرح یہ بات بینچ گئی کہان کےلشکر کے کچھاوگ ان کے بارے اسی طرح کی باتیں چلارہے ہیں تو آپ نے ان زندیقوں کوتل کرادیے اورلوگوں کو عبرت کے لیے آگ میں ڈلوادینے کا حکم فرمایالیکن اس وقت خاص حالات میں اس کاروائی کو دوسرے مناسب وقت کے لیے ملتوی کر دیااور بعض روایات سے معلوم ہوتا کیے ک<mark>ے حضرت علی ﷺ کے بارے می</mark>ں الوہیت کاعقیدہ رکھنے والے اس کی دعوت دینے والے زنا دقیہ انہی کے <mark>تم یع آ</mark>ل کئے گئے اور آگ میں ڈال دئے گئے کیکن پھربھی ان میں سے بہت سے شاطین اورخودعبداللّٰدا بن سباسر <mark>غنیشاطین</mark> نچ نکلے اور حضرت علی کرم اللہ وجہد کی شہادت کے بعدلوگوں سے بیہ کہنے لگا کہ مقتول حضرت علی ﷺ نہیں بلکہ شیطان ہے جس نے لوگوں کے سامنے حضرت علی کاروپ اختیار کرلیا تھا۔ (باقی حاشیہ ا گلے صفحہ یر )

امام ابن تیمہ اسی طرح مثالیں پیش کر کے آگے فرماتے ہیں کہ انبیاء اور صالحین کی شان میں غلو کرنا ، ان کورب بنالینا اور ان کے ساتھ شرک کرنا یہ اس قسم کی با تیں ہیں جوان کی غیوبت میں یا ان کی وفات کے بعد وفات کے بعد حاصل ہوتی ہیں چنا نچہ سے اور علیہ السلام کے ساتھ ان کی غیبت اور وفات کے بعد شرک کیا گیا۔ پین کہی راز ہے جس سے نبی کریم شاور کسی صالح ولی ء اللہ کی زندگی میں ان کے روبر و ان سیسوال اور ان کی وفات کے بعد یا غیر حاضری میں ان سے درخواست کرنے میں فرق ظاہر ہو جا تا ہے اور صحابہ ہو تا ہوں اور تبع تا بعین کے زمانہ میں بلکہ تمام سلف وصالحین میں سے کوئی شخص ایسا نہ تھا جوانبیاء کی قبور کے پاس نماز پڑھنے کواختیار و پہند کرتا ہویا مزارات کے پاس دعا کی ہو، اور نہ بھی نہ تھا جوانبیاء کی قبور کے پاس دعا کی ہو، اور نہ بھی

(بقیہ حاشیہ صفح گزشتہ) حالانکہ حضرت علی کواسی طرح آسان پراٹھالیا گیاہے جس حضرت عیسی علیہ السلام کوآسان پر زندہ اٹھالیا گیا تھا۔ وہ اور اس کے پیروکاراسی طرح مکر وفریب کر کے لوگوں میں رخنہ ڈالنے کی کوشش کرتے رہے۔ چونکہ ان کی میہ دعوت تھ کیکے خفیہ طور پر اور سرگوشیوں کے ذریعے جاری تھی اس لیے اس سے متاثر ہونے والے ایک ہی خیال اور عقیدہ کے نہیں تھاس کے داعی جس کو جو بات اور جتنی بات مناسب سیحقتہ تھے وہی کہتے اگر وہ اس کو قبول کر لیتا تو وہی اس کا عقیدہ بن جاتا، اسی طرح ان کے مختلف فرقے بنتے سے کے لیے یہاں تک کہ ان کی تعداد ستر سے متجاوز ہوگئی۔

یہاں بتانا پہ ہے کہ جس طرح پولس یہودی نے حضرت عینی علیہ السلام کے دین کوسنج کر دیا تھااسی طرح کیہودی سازش اسلام کا حلیہ بگاڑنے میں بھی کا میا بی کا خواب در کیمنے سے لیکن صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم اجمعین و تابعین رحمہم اللہ تعالیٰ اورخود حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے الیی شدت سے اس فتنے کی سرکو بی کی جس کی وجہ سے سبائی گروہ (رافضی شیعہ ) اس بات پرمجبور ہوگئے کہ وہ اپنے عقا کرونظریات کو تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تقیدہ تھا کہ واپسا چاک کرویا گیا کہ ان کا اصلی چہرہ منظر عام پر آگیا۔ ان کے خرافات و کفریات کی قلعی ایس کھل گئی کہ عوام سادہ لوح مسلمان بھی اب ان کی کفریات اور خرافات سے بے خبرنہیں ہیں۔

غائباندان سے سوال اور استغاثہ (فریادخواہی) کرتے تھے نہ قبروں کے پاس، علیٰ مزالقیاس اعتکاف اورمجاور ہوکر بیٹھنے کا ان سے کوئی ثبوت نہیں ہے۔اس کے جواب میں قائلین حضرات فر ماتے ہیں کہ بہت سے سلف صالحین فقہاء بلکہ بعض صحابہ کرام ﷺ سے بھی بیہ بات منقول ہے کہ وہ حضورﷺ کی قبر شریف بر حا<mark>ضر ہوکر ص</mark>لوۃ وسلام بڑھنے کے بعدان سے بارگاہ الٰہی میں مغفرت اور سفارش کرانے کی درخواست کرتے تھے۔اسی طرح آنخضرت ﷺ کے روضہ اطہر پر حاضری کے وقت صلوۃ وسلام آنخضرت ﷺ کی الله تعالیٰ کی بارگاہ عالی میں مغفرت اور شفاعت وغیرہ کی درخواست کرنے والی دعا ئیں اوران دعاؤں کی تع<mark>لیم مناسک ج</mark>ج وغیرہ کی کتابوں میںموجود ہے۔اس لیےابیاشخص جو**ق**بر شریف بر حاضر ہو جائے اگر وہ مضور ﷺ کی خدمت میں دعااور شفاعت کی درخواست کرے تو بہ جمہور علماء کے نز دیک جائز بلکمستخن ہے۔ <mark>البتہ حافظ</mark>ابن تیمیہ اوران کے ہم خیال علماءاس کوخلاف سنت اور بدعت کہتے ہیں۔اب سوال بدہے کہ جمہور علاء اس بات کو بھی جائز کہتے ہیں کہ حضورا قدس ﷺ کے علاو ہ کسی دوسرے کی قبر پر حاضر ہوکر بیدرخواس<mark>ت کرنا کی</mark>و ہ قبر والا اللہ کی بارگا ہ میں ہماری حاجت پوری ہونے کی دعا کرےاس کے جواب میں یوں کہا ج<mark>ا تاہے کہ</mark> جو صحابہ کرام ﷺ اور متقد میں علاءاس بات کے قائل نہیں کہ مُردے اینے زیارت کرنے والے کے سلام کلام کو سنتے ہیں ،ان کے نزد یک تو مردول کوخطاب کرنا بھی درست نہیں،اس لیےان میں سے تو کسی کے بارے میں پنہیں کہا جا سکتا ہے کہ وہ اس طرح توسل کا قائل ہو سکے اور نہان حضرات کا بیمعمول ہوسکتا ہے کہ وہ کسی میت سے دعا کی درخواست کرتے اور ساع موتی کے بارے میں جن حضرات کا نظر مدین کا قبر کے نز دیک مردے ہماری ہاتوں کو سنتے ہیں۔

تو ان میں سے بھی کسی صحابی یا متقد مین علماء میں سے کسی سے ثابت نہیں کہ اس نے کسی صالح یا شہید کی قبر پر جا کران سے دعا کی درخواست کی ہواس لیے حافظ ابن تیمید اور ان کے شاگر داور علامہ

آلوی اور دیگر متعدد علاے کرام اگر چاس بات کے قائل ہیں کہ مردے فی الجملہ سنتے اور جانتے ہیں لیکن پھر بھی اس طرح دعا کی درخواست کرنے پر عدم جواز کا فتوے دیتے ہیں اوران کے نزد یک توسل کرنا بدعت اور ناجائز ہیں۔البتہ بعض متاخرین علاء غیر انبیاء کیہم السلام کی قبور پر جاکران سے دعا کی درخواست کرنے کو بھی جائز بتاتے ہیں۔

لیکن پھر بھ<mark>ی انبیاعلیہ</mark>م السلام کے علاوہ کسی نیک صالح یا شہید کی قبر پر جاکران سے دعا کی درخواست کرنازیادہ مشتبہ چیزمعلوم ہوتی ہے۔اس لیے غیرانبیا علیہم السلام میں مانعین کے قول پڑمل کرنااحوطاوراسلم ہے واللہ اعلم

توسل کی اقسام میں سے ایک قسم ایسی بھی ہے جس میں نزاع تو ضرور ہے لیکن بیا ایسی نزاع نہیں جس کی بنیاد پر کسی ایک فریق کو (خواہ قائلین میں سے ہو یا منکرین میں سے ) مشرک، بدعتی یا گمراہ کہا جائے اور یہاں صرف توسل کی قسم پر قدر کے تفصیل سے بحث کرنی مقصود ہے تا کہ اس بے خطر توسل میں اختلاف کود کی کر توسل کی دوسری اقسام کی حیثیت بھی واضح ہوجائے۔ اس قسم کے توسل کے ساتھ توسل بالاعمال کی بچھ تشریح اس لیے بیش کی جاتی ہے تا کہ کسی شخصیت پر توسل کرنے کی حقیقت معلوم کرنے میں آسانی ہو۔

#### توسل بالإعمال!

این نیک اعمال چاہے ظاہری ہوں یا باطنی، کی وساطت (ذرایعیہ) سے اللہ تعالی سے مانگا جائے ،سوال کیا جائے توسل کی اس قسم پر قرآن مجید کی متعدد آیات کر پیراور احادیث شریفه شاہد ہیں۔جس میں سے صرف ایک آیت کر بیمه اور ایک ہی حدیث پر اکتفا کرتا ہوں ۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشادِ گرامی ہے: ﴿ ربنا إنها سمِعنا منادِيا ينادِی لِلاِيمانِ ان امنوا بربِکم فامنا صلی قربنا فاغفِر لنا ذنو بنا و کفِّر عنا سیا تِناوتو فنا مع الابر ار ﴿ (آلِ عمران : ۱۹۲)

یعن''اے ہمارے رب!ہم نے اللہ تعالیٰ کی طرف بلانے والے (رسول ﷺ) کے اس اعلان کو سنا کہ (الے لوگو!) تم اپنے رب کی ذات، صفات پر ایمان لاؤ، تو ہم ایمان لے آئے اور ہماری برائیاں دورکرد یجیے اور ہم کونیک لوگوں کے زمرہ (میں شامل) فرما کرموت دیجئے''

اورا یک صحیح صدیث میں ہے کہا یک مرتبہ تین میں آ دمی کہیں جارہے تھے، بارش نے انہیں گھیرلیا۔ وہ ہارش سے بیچنے کے لئے ایک غارمیں داخل ہو گئے ۔ پہاڑ کا ایک پتھر غار کے منہ پرآ گرااور ہا ہر نگلنے کا راستہ بند ہو گیا۔اب انہوں نے کہا کہ جواعمال ہم نے خالص اللہ تعالیٰ کے لئے کئے ہیں،ان کے واسطه سے اللہ تعالیٰ سے سوال کرنا جا ہیے۔شاید اللہ یاک اس پھرکو دور کر دے۔ تو ان میں سے ایک نے کہااےاللّٰہ میری ماں باپ بوڑ بھے تھے اور میرے چھوٹے چھوٹے بیچ بھی تھے۔ میں بکریاں جرا تا تھا۔ جب شام کے وقت میں واپس تااور دودھ دھوتا توسب سے پہلے اپنے ماں باپ کو پلاتا۔ایک دن میں بکریوں کو چرانے کے لئے بہت دورلے گیا اور رات دیرسے لوٹا۔ میرے والدین سوچکے تھے۔ میں نے حسب معمول دودھ دوہا اوران کے سرپانے کھڑا ہوگیا۔ میں نے ان کو جگانا مناسب نہ سمجھا اور بیبھی اچھا معلوم نہیں ہوتا تھا کہائیے ب<mark>چوں کوان</mark> سے پہلے دودھ پلا دوں۔ بیچ بھوک کے مارے چلاتے رہے میرااوران کا یہی حال رہا یہاں تک <mark>کمٹنج ہو</mark>گئے۔تب والدین جاگےاورانہوں نے یہلے پی لیا پس اے اللہ اگر میں نے بیرکام خالص تیری رضا<mark>ئے لیے کیا</mark> ہوتو اس پھر کواتنا ہٹادے کہ ہمیں آسان نظرآ جائے۔تواللہ تعالیٰ نے پھرکوا تنا ہٹا دیا کہ آسان نظر آنے لگا۔ دوسرے نے عرض کی اے اللَّه میرے چیا کی ایک بیٹی تھی مجھ کواس کے ساتھ الیمی شدید محبت تھی جس فیدر کہ آ دمی کوعورت سے ہوسکتی ہے۔ میں نے اس سے اس کے نفس کا مطالبہ کیااس نے انکار کیا۔ پہاں تک ایک سال اسے قط سے سخت تکلیف پینچی اور وہ میرے پاس (مجبوراً) آئی میں نے اسے ایک سومیس دیناراس شرط پر دیئے کہ وہ میری خواہش نفس کو بورا کرے جب میں نے اس پر قابو یالیا تو وہ کہنے گی اے اللہ کے بندے!

الله سے ڈراور مہر کوناحق نہ توڑ! پس میں اس سے فورًا ٹھا (اوراس سے اپناسونااور دینار بھی واپس نہ لیا) اے الله اگر تو جانتا ہے کہ میں نے بیکام خاص تیری رضا مندی کے لیے کیا ہوتو ہماری مصیبت کو دور کر دے پس اللہ تعالیٰ نے غار کے منہ کوتھوڑ ااور کھول دیا۔

تیسرا تخص کینے لگا کہ میں نے کچھ مزدور کام پرلگائے جب انہوں نے کام خم کردیا تو میں نے
سب کومزدوری دے دی سوائے ایک آدمی کے جس نے (خفا ہوکر) اپناخق چھوڑ دیا اور چلا گیا میں اس
کے حق میں ذراعت کرنے لگا یہاں تک کہ بہت سامال ومویثی جمع ہوگئے کافی مدت کے بعدوہ میر ب
پاس آیا اور کہنے لگا اللہ سے ڈر ، جھے میر کی مزدوری دیدے۔ میں نے اس سے کہا یہ سب اونٹ گائے ،
بیل ، بکریاں اور چروا ہے لے جاوہ کہنے لگا اے اللہ کے بندے میرے ساتھ مذاق نہ کرو۔ میں نے
جواب دیا کہ میں تیرے ساتھ مذاق نہیں کرتا۔ پس وہ ان سب کو لے کر چلا گیا۔ اے اللہ! اگر میں نے
یہ کام خالصة تیرے لیے کیا ہوتو ہماری تکلیف کودور کردے اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس پھرکودور کردیا اور
وہ اہر نکل کر چلے گئے۔ (متفق علیہ ، مشکو ق اباب البروالصل)

تیوں حضرات نے اپنے اپنے نیک عمل کے <mark>دریع</mark>ے سے دعا کی اسی کوتوسل بالاعمال کہتے ہیں۔ اس قتم کاوسلہ اختیار کرنے میں کوئی اختلاف نہیں۔ یہ بالاجماع جائز اور مستحسن ہے۔

# كسى شخصيت برتوسل!

الله تبارک وتعالی سے انبیاء کیہم السلام اور صالحین یعنی نیک بندوں کے ذریعے وسیلے یا واسط سے دعا کرنا ایک ایسا مسئلہ ہے جس پر متقد مین (پہلے زمانے کے )علاء اور فقیہا ہے کرام میں سے کسی نے خاص بحث نہیں کی اور نہ ہی اس کو صراحة منع فرمایا ہے۔

البته اس میں حضرت حافظ ابن تیمیه وغیرہ نے اختلاف کیا ہے وہ اپنے رسالہ قاعدہ جلیلہ میں کھتے ہیں کہ:

و لفظ (التوسل)قديرادبه ثلاثة امور يرادبه امران متفق عليهما بين المسلمين احدهما هو اصل الإيمان والإسلام وهو التوسل باالإيمان به (اى با لرسول صلى الله عليه وسلم) و بطاعته والثاني دعاؤه وشفاعته وهذا ايضاًنا فع ..... (قاعده جليله ص ١٤)

یعیٰ ' ( روسل کے تین معنی لئے جاتے ہیں دو معنی تو تمام مسلمانوں کے ہاں بالاتفاق جائز ہیں۔ ان میں سے ایک تواصل ایمان واسلام ہے وہ یہ کہ نبی کریم ﷺ پرایمان اوران کی اطاعت کے ذریعہ سے ( توسل کیا جائے ) یعنی آپ ﷺ کی اطاعت کی جائے دوسرا یہ کہ آپ ﷺ کی دعااور شفاعت کا وسیلہ پکڑنا ( یعنی توسل کرنا) اور پیمی نفع پہنچا تا ہے۔''

اس کے بعد حضرت حافظ فرماتے ہیں کہ جوکوئی بھی ان دونوں معانی میں سے کسی ایک کا انکار کردے وہ کا فراور مرتد ہے اگر تو بہ نئر کے قو مرتد ہونے کی وجہ سے تل کیا جائے گا۔وہ یہ بھی لکھتے ہیں کہ دوسری قسم کے توسل سے انکار پہلی قسم کے انکار سے ہاکا کفر ہے۔ چند صفحات چھوڑ کر آگے لکھتے ہیں:

فلفظ التوسل يراد بِه ثلاثة معان احدهاالتوسل بطاعتِه فهذا فرض لا يتم الإيمان الا بِه والثانِي التوسل بِدعائِه وشفا عتِه وهذا كان في حياتِه ويكون يوم القيامة يتوسلون بِشفاعتِه والثالِث التوسل بِمعنى الإقسام على الله بذاتِه والسوال بذاتِه فهذا هوالذِي لم تكن الصحابة يفعلونه في الاستِسقاء و نحوِه لا فِي حياتِه ولا بعد مماتِه لا عِند قبرِه ولا عيره قبرِه ولا يعرف هذا في شي مِن الادعِيةِ المشهورةِ بينهم وإنها ينقل شي مِن ذلِك غيره قبرِه ولا يعرف هذا في من الادعِيةِ المشهورةِ بينهم وإنها ينقل شي مِن ذلِك في احادِيثِ ضعيفة مرفوعة وموقوفة او عن من ليس قوله حجة (قاعده جليله ص ٥٠) لين "يعن" توسل سي تين معني مراد لي جاتے بين اول آپ كاماعت كاوسيله ية وفرض بي بغير اس كايمان كمل نهيں ہوتا دوسر سے آپ هي كي دعا اور شفاعت كا ذريع دروسيله ) يه آپ هي كي زندگي اس كے ايمان كمل نهيں ہوتا دوسر سے آپ هي كي دعا اور شفاعت كا ذريع دروسيله ) يه آپ هي كي زندگي

میں تھا اور پھر قیامت کے دن سب لوگ آپ کی شفاعت کا ذریعہ ڈھونڈیں گے۔ تیسری قسم توسل کی وہ ہے جس میں اللہ تعالی کورسول اللہ کی ذات مبارک کی قسم دی جائے یا ان کی ذات مبارک کو ذریعہ بنا کر سوال کیا جائے یہ وہ توسل ہے جس کو صحابہ رضی اللہ عنہم نے بھی نہیں اختیار کیا ، نہ استسقاء (بارش وغیرہ) کے لیے نہ کسی اور کام کے لیے نہ حضور کی زندگی میں ، نہ ان کی رحلت کے بعد ، نہ ان کی قبر مے علاوہ کسی دوسری جگہ۔ اور نہ اس قسم کا توسل مشہور دعاؤں میں پایا جاتا ہے بلکہ (اس قسم کے توسل کی تائید میں) ضعیف مرفوع اور موقوف احادیث پیش کی جاتے ہیں جن کا قول ججت اور دلیل نہیں۔'' کی جاتی ہیں یا ایسے لوگوں کے اقوال پیش کیے جاتے ہیں جن کا قول ججت اور دلیل نہیں۔''

واما السوال بِه مِن غيرِ اقسام بِه فهذا ايضا مِما منع غير واحِد مِن العلماء والسننِ الصحِيحةِ عنِ النبي صلى الله عليهِ وسلم وخلفائِه الراشِدِين تدل على ذلِك.

یعنی'' آپ کی ذات مبارکہ کے ذریعے ہے وال کرنا (اس طور پر) کہ آپ پرقتم نہ بھی دلائی جائے اس کو بھی متعدد علماء نے منع فر مایا ہے اور نبی کریم کی سیخے سنتیں اور خلفاء راشدین کاعمل اس کے منع پر دلالت کرتا ہے۔''

اس طرح حضرت حافظ نے جا بجااس قتم کی عبارات کھی ہیں اوران میں انہوں نے دعویٰ کیا ہے کہ بہت سے علاء نے اس توسل سے منع فر مایا ہے اور بید دعویٰ بھی کیا ہے کہ توسل کی بیتم آپ بھا اور اس طرح صحابہ رضی اللّٰعنهم اجمعین کے عہد مبارک میں نہیں تھی۔

پہلے دعویٰ کی حمایت میں انہوں نے وہ حدیثیں نقل کی ہیں جوغیر ال<mark>ند پرشم ک</mark>ھانے کی ممانعت میں آئی ہیں یا وہ اقوال جواللہ کوکسی (غیر اللہ) مخلوق کی قشم دینے کے بارے می<mark>ں ہیں۔و</mark>ہ اپنے دعویٰ کی تائید میں فقہاءاحناف کا بیقول بھی نقل کرتے ہیں کہ: ويكره ان يقول في دعائِهِ بِحقِ فلان وبِحقِ انبِيائِك ورسلِك لانه لا حق لِلمخلوقِ. (الهدامج ٣٣٥٥)

لیعنی دعامیں بیکہنا کہ اے اللہ فلاں آدمی کے حق کے ذریعے یا تیرے نبیوں اور رسولوں علیہم السلام کاحق جو تجھیر ہے اس کے وسیلہ سے میرا بیکام کردے) یامیری بیدعا قبول کرلے۔

یہ کہنا مکروہ ہے کیونکہ (اللہ تعالیٰ پر) مخلوق کا کوئی حق (واجب) نہیں البنہ (جس کواللہ تعالیٰ خود اپنی رحمت سے بغیر کسی وجوب کے خاص کردے یا اپنے فضل وکرم سے اپنے بندوں کے لیے کسی چیز کا وعدہ کر لے تو یہ دوسری بات ہے) کم وبیش اسی طرح کے الفاظ میں یہی مسکلہ خلاصتہ الفتاوی جلد صفحہ بحرارائق جلد صفحہ اور الدر المختار جلد صفحہ وغیرہ میں بھی موجود ہے۔

## حيار جُدامسكا!

در حقیقت بیهان چارا لگ الگ مسائل <mark>بین ب</mark>

(۱): اول توبیہ کہ اللہ کے سواکسی اور کے نام کی فتم کھا نا مثلا یوں کہنا کہ فلاں (انسان) کی فتم یا کعبہ کی فتم میں میں میکام نہیں کروں گا۔ میہ بالا تفاق نا جائز اور روح تو حید کے خلاف ہے۔

(۲):دوسرامسکہ بیر کہ سی مخلوق (یعنی اللہ کے سواکسی اور) کی قسم اللہ تعالی کودی جائے اس کو بعض علماء نے جائز لکھا ہے اور ثبوت میں ابو ہریرہ ﷺ سے ایک میں محمد میں ایک میں اور ٹبوت میں ابو ہریرہ ﷺ کا ارشاد ہے:

رب اشعث مدفوع بالابواب لواقسم على اللهِ لابره- (رواه ملم، مثكوة)

بہت سے پراگندہ بال والے (پریثان حال) درواز وں سے دھکیلے ہوئے ایسے ہیں کہا گراللہ پر قتم کھالیویں تواللہ تعالی ان کوشم میں سچا کردے۔

لیکن بیرحدیث ان کے لیے دلیل نہیں بن سکتی کیونکہ یہاں نہیں کہا گیا ہے کہ اگرایسے لوگوں کی

ذات کو وسیلہ بنا کراللہ تعالیٰ کوشم دی جائے تو اللہ تعالیٰ اس شم دینے والے کے سوال کو پورا کردے گا۔ بلکہ یہاں تو خودانہیں کی شخصیت کا حال بیان کیا جارہا ہے کہا گروہ خوداللہ پرشم کھالیویں کہاللہ کی فتم اللہ ضروراییا کریگا تواللہ تعالیٰ ان کی قتم کوسیا کردےگا۔

(س) بنیر امسلہ بیر کہ کسی کے حق کو وسیلہ بنا کر اللہ تعالیٰ سے سوال کرنا، مثلا بیہ کہنا کہ اے اللہ فلاں کا جوحق تجھ پہلے اس کے وسیلہ سے میرا فلاں کا م کردے، اسکوبھی ہمارے علماء نے ناجا ئزلکھا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے ذمہ کوئی چیز ضروری، لازم یا واجب نہیں۔

البتہ اگراللہ تعالی آپ فضل وکرم سے سی کو خاص کردے یا کسی کے لیے کسی شکی یا تو اب کا وعدہ فرمائے تو بیا ایساحق ہے جس کو اللہ تعالی نے خود اپنی طرف سے مقرر کررکھا ہے ، نہ یہ کہ اللہ تعالی پر کسی مخلوق کا حق اصلاً ثابت ہے لیکن بعض علاء اس کو جائز کہتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ بعض دعاؤں میں اس طرح کے الفاظ موجود ہیں (آئندہ ان شاء اللہ اس کی مثالیس آئیں گی) اب جولوگ ایسے الفاظ سے دعا کرنے کو جائز فرماتے ہیں وہ ان الفاظ کو حقیق معنی میں نہیں لیتے بلکہ اس سے برکت ، ثواب جس کا اللہ نے ازخود وعدہ کیا ہے حرمت وغیرہ مراد لیتے ہیں لیکن چونکہ ظاہری الفاظ سے حقیقی معنی بھی ذہن اور اللہ نے ازخود وعدہ کیا ہے جرمت وغیرہ مراد لیتے ہیں گئی ہے۔

(۴): چوتھا مسئلہ ہیہ ہے کہ کسی نیک شخص کے فیل یا بر کت کے ذریعہ سے اللہ تعالی سے سوال کیا جائے مثلا اے اللہ رسول اللہ ﷺ کے فیل یا بر کت سے میرا فلال کام کردیے یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جس پر متقد مین (پہلے زمانے کے) فقہاء نے کوئی خاص بحث نہیں کی ہے اور جو حضرات اس کو منع فرماتے ہیں ان کی دلیل ہیہ ہے یہ (توسل) آئم متبوعین (یعنی وہ بڑے امام علماء جن کی المت مسلمہ نے پیروی کی ہے) کے ہاں نہیں تھا اور اپنے قول کی تائید میں مذکورہ بالا حنی فقہاء اور دیگر علماء کرام کے اقوال نقل کی ہے) کے ہاں نہیں تھا اور اسے قول کی تائید میں مذکورہ بالا حنی فقہاء اور دیگر علماء کرام کے اقوال نقل کرتے ہیں اس کے برعکس وہ حضرات جو اس فتم کے توسل کے قائل ہیں وہ مخالفین کی تر دید کرتے

ہوئے فرماتے ہیں کہ متقد مین میں سے کسی نے بھی اس کو منع نہیں فرمایا اور اس بات کی تائیر بھی بعض فقہاء سے ظاہر ہوتی ہے جس کی بناء پر وہ کہتے ہیں کہ یہی توسل متقد مین فقہاء کے نز دیک بالاتفاق جائز ہے جیسا کے حنابلہ کی کتابوں میں ہے:

ويجوز التوسل بصالح وقيل يستجب قال احمد في منسكِهِ الذِي كتبه لِلمروزِي انه يتوسل بِالنبِي صلى الله عليهِ واله وسلم في دعائِه وجزم بِه في المستوعبِ وغيرِه .... (الفروع ج ١ ص ٥ ٩ ٥ وكذافي الكشاف القناع)

لیعنی نیک شخص کے ذریعے توسل جائز ہے اور کہا گیا ہے کہ مستحب ہے (حضرت امام)،احمد مناسک جج میں فرماتے ہیں کہ انخضرت کے ذریعہ سے توسل کیا کریں اور کتب حنا بلہ المستوعب وغیرہ میں اس پر یا گیا ہے۔

اکٹر حنبلی فقہاءنے اس قول سے اختلافی توسل ہی مرادلیا ہے البتہ آج کل کے اکثر علمائے حنابلہ کا وہی نظریہ ہے جو حافظ ابن تیمیہ کا ہے۔ اور وہ امام احمد رحم اللہ کے اس قول کی تاویل کرتے ہیں جیسا کہ حامد فقی نے کشاف القناع پر تعلیق کرکے کھاہے:

يريد الامام رضى الله تعالىٰ عنه التوسل بطاعته واتباع هديه صلى الله عليه واله وسلم لا التوسل بجاهه\_

یعنی امام احمد گی مرادیهاں رسول اللہ کے اتباع واطاعت کرنے کے ذریعے توسل کرنا ہے نہ کہ ان کی جاہ (مرتبہ) کے ذریعہ ہے۔

لیکن حامد فقی نے امام احمد کے قول کی جو تاویل کی ہے وہ حقیقت سے دور معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ حضرت امام نے تو صاف طور پر لکھا ہے کہ دعاؤں میں آپ ﷺ کے ذریعہ سے قوسل کیا کریں۔ اسی طرح امام شافعی کے بارے میں تاریخ خطیب میں ہے جس کوعقو دالجمان میں بھی نقل کیا گیا ہے کہ:

روى القاضي ابو عبد الله الصميري والخطيب عن على بن ميمون قال سمعت الشافعي بقول اني لا تبرك بابي حنيفة. ١ - (عقودالجمان ص٣٦٣)

قاضی ابوعبداللہا ورخطیب بغدادی علی بن میمون سے روایت کرتے ہیں۔وہ فرماتے تھے کہ میں نے امام شافعی سے مناہے وہ کہتے تھے کہ میں امام ابوعنیفہ کے ذریعے سے تبرک حاصل کرتا ہوں۔

اسی طرح دیگر متقرمین فقہاے کرام کیاورا قوال بھی موجود ہیں، جن سے ثابت کیا جاتا ہے ہو توسل کی یہ شم ان کے پہال مروج تھی اور انہوں نے اسے منع نہیں فرمایا لیکن حقیقت یہ ہے کہ متقد مین علاء نے اس شم کے توسل پر کوئی واضح بحث نہیں کی ہے، جس سے اس مسکلہ کی صحیح اور صاف نشاندہ می ہو سکے ۔ متاخرین (بعد کے دور میں آنے والے علاء) کی رائے یہ ہے کہ یہی مسکلہ سلف صالحین میں موجود تھا ج وہ ثبوت میں بعض احادیث اور ایسے قرائن مثلا آپ بھی کے روضہ مبارک پر سلام کرنا وہاں جا کر دعا کی درخواست کرنا وغیرہ پیش کرتے ہیں ۔ امام ابو حنیفہ سے بھی پھھا شعاراس بارے میں نقل کیے گئے ہیں ۔ لیکن اشعار کا اعتباراس مسکلہ میں اس لیے نہیں کیا جا سکتا اکثر وہ غلبہ حال بارے میں نقل کیے گئے ہیں ۔ لیکن اشعار کا اعتباراس مسکلہ میں اس لیے نہیں کیا جا سکتا اکثر وہ غلبہ حال بارے میں نقل کیے گئے ہیں ۔ لیکن اشعار کا اعتباراس مسکلہ میں اس لیے نہیں کیا جا سکتا اکثر وہ غلبہ حال بارے میں نقل کے گئے ہیں ۔ لیکن اشعار کا اعتباراس مسکلہ میں اس لیے نہیں کیا جا سکتا اکثر وہ غلبہ حال وحبت ، اظہار شوق یا جدائی کے غم کی وجہ سے ہو سکتے ہیں ۔ ا

اور جوحفرات بیفر ماتے ہیں کہ توسل کی یہ متھ متھ مین اور ائمہ کے ہاں نہیں تھی وہ عدم جواز پر متھ مین کے ایسے اقوال پیش کرتے ہیں جواللہ تعالیٰ کی مخلوق کی متم دینے کے بارے میں ہیں یا مخلوق کے متحقہ مین علماء نے ممانعت کی وجہ کے قت کے ذریعہ سے دعا ما نگنے کی ممانعت پر وار دہوئے ہیں۔ حالانکہ متقبہ مین علماء نے ممانعت کی وجہ بھی صاف بیان فر مائی ہے۔

ا عقود الجمان في مناقب الامام اعظم ابي حنيفه النعمان للمورخ الكبير الشيخ الاسلام محمد بن يوسف الصالحي الدمشقي الشافعي مكتبه الالمان السمانية المدين المنوره من المسلم المرايات كاتعلق مسكله المستشفاع سے سريمي حال ان غائبانه خطابول كا ہے جواجش صادق (بقيماشيه فيراً تنده)

تا كەسى كويدوجم نە بوجائ كەاللەتعالى بركسى مخلوق كاحق ثابت ہے۔ان كاقول واضح ہے: لانه لاحق لمخلوق على الله تعالىٰ

الله تعالیٰ پرکسی مخلوق کا کوئی حق نہیں۔اب توسل کی اس قسم کونا جائز کہنے والے حضرات در حقیقت مختلف مسائل کوخلط ملط کر ہے ہیں۔اور فی الحقیقت متقد مین کے بعض افعال واقوال اسی توسل کے جائز ہونیکی تائید کرتے ہیں (جیسا کہ اوپر گزر چکا ،حضرات امام احمد وامام شافعی وغیرہ کے بارے میں) اسی طرح متاء خرین علماء کی اکثریت نے اس کے جواز کی تصریح کی ہے۔ بعض نے اس پرمستقل رسالے لکھے ہیں۔حتی کہ بعض علمائے احناف (جوکہ شرک و بدعت کے معاملہ میں نہایت حساس واقع ہوئے ہیں انہوں) نے بھی اس کے جواز پر تصریح کی ہے جیسا کہ ملاعلی قاری اپنی آخری تصنیف شرح النقابیہ میں لکھتے ہیں:

قیل ویحرم ان یقول فی دعائی الله لکن قد یقال انه لاحق لهم وجوبا من اصله المحت المست عرالحرام لانه لاحق للخلق علی الله لکن قد یقال انه لاحق لهم وجوبا من اصله لکن الله جعل لهم حقا فضلا او یراد بالحق الحرمة والعظمة فیکون مِن بابِ الوسِیلة وقد قال الله تعالیٰ وابتغوا الیه الوسِیلة وقد عد مِن اداب الدعم التوسل بالانبیا والاولیاء علی قال الله تعالیٰ وابتغوا الیه الوسِیلة وقد عد مِن اداب الدعم التوسل بالانبیا والاولیاء علی وابقیم اثیره شده و بین مثلا یارسول الله، یا محروه میسب پچهاظهار محبت یا حرت وغیره میس بواکرتے ہیں۔ جیم شفق مال اپنے بیچی وفات کے بعداس کانام پکارتی ہے۔ شعراا پنا شعار میں بہاڑوں، جنگوں، ہواں وغیرہ کو خاطب ہوتے ہیں۔ عشاق اپنے محبوبوں کو غائبانہ پکارتے ہیں۔ حالا نکہ یہاں کی خطاب اور پکارسے واقعت ندا (پکار) مقصور نہیں ہوتی۔ اور ندان کاریخیال ہوتا ہے کہ وہ (لعنی جسے پکارا جا تا ہے) میری پکارکوئن رہا ہے۔ بلکہ یہ تو ایس خطاب و پکار ہوا کرتی ہے جو شق والی ہوتے ہیں کی وجہ سے زبانوں پر جاری ہوتی ہا اور یہ طاب ہر ہے کہ ایسی ندااور پکار پر نہ تو واقعاتی احکام جاری ہوسکتے ہیں اور نہی ایسے خطابوں سے غائبانہ استعفاع اور توسل پر استدلال کرنا صحیح معلوم ہوتا ہے واللہ اعلم۔ اور نہی ایسے خطابوں سے غائبانہ استعفاع اور توسل پر استدلال کرنا صحیح معلوم ہوتا ہے واللہ اعلم۔

على ما فِي الحِصنِ الحصِينِ جآ روايته اللهم إنِي اسئلك بِحقِ السآئِلِين عليك وبِحقِ ممشاى الله فانِي لم اخرج اشراو لا بطراولا رِياء ولا سمعة ..... الحديث (شرح الوقايين ٢٣ وفي الطحطاوي على الدرالخارج ١٩٩ ١٩٩)

کہا گیا ہے کہ بین فلال چاہے نبی ہو یاولی اللہ یا بحق بیت اللہ یا بحق مثعر الحرام دعامیں کہنا حرام ہے کیونکہ مخلوق کا کوئی حق واجب نہیں سوائے ہے کیونکہ مخلوق کا کوئی حق واجب نہیں سوائے اس کے جواللہ تعالیٰ نے ان کے لیے حق اور فضل مقرر کر دیا ہے یا اس سے مرادان کی حرمت اور عظمت کے ذریعے سے (سوال کرنا) ہے، بیس یہ وسیلہ کے باب (دائرہ) میں ہوجائے گا (اور) اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے وسیلہ ڈھویٹر و، اور انبیاء اور اولیاء کے ذریعہ سے التوسل کرنا دعا کے آداب میں سے ہے جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ اللہ میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اس حق کے ذریعہ سے جو تیری فرمایا کے لیے میرے چو تیری کی جہ سے اور سوال کرتا ہوں اس حق کے ذریعہ سے جو تیری کی وجہ سے اور نہیں نکلا ہم گرنہیں نکلا فخر کی وجہ سے اور نہیک کی وجہ سے در نہیک کی وجہ سے در نہیک کی وجہ سے۔

## اورعلامه شميري كواس مسله ميں کچھ تر دد ہے، وہ فرماتے ہيں:

وهذاالنحو جائز عند المتاخِرِين ومنع عنه الحافظ رحمه الله تعالى إبن تيمِية وإنى متردد فيه لانه الله يعبارة عن لامام من تجريد القدورِي إن الإقسام على الله بغير اسمائه لا تجوز فتمسك بنفي الإقسام على نفي التوسل فإن كان التوسل إقساما فالمسأ لة كما ذهب إليه ابن تيمِية رحِمه الله تعالى وإن لم يكن إقساما يبقي جائزا. . . . ( فيض البارى ص ٣٧٩ ج٢ )

ييوسل متاخرين كنزديك جائز باورحافظ ابن تيميدني اس منع فرمايا بيدين خوداس

میں متر ددہوں۔ کیونکہ ابن تیمیہ نے حضرت امام (ابوصنیفہؓ) کا قول تجرید قد وری سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالی کواس کے اسائے مبارک کے بغیر (پکارے) کسی (مخلوق) کی قتم دینا جائز نہیں پس حافظ نے اللہ تعالی کوسم دینا جائز نہیں اللہ تعالی کو سم دینا ہے۔ پس اگر توسل (کامطلب) اللہ تعالی کو قتم دینا ہے۔ پس اگر توسل (کامطلب) اللہ تعالی کو قتم دینا ہے۔ پھر تو مسکد ایسا ہی ہے جیسے کہ حضرت حافظ فرماتے ہیں۔ اور اگر توسل اللہ تعالی کوشم دینا نہیں پھر مسکد جائز باتی ہے۔

اوردوسری جگه فرماتے ہیں کہ میں کہتا ہوں کہ، تر مذی شریف کی روایت میں ہے کہ نبی ﷺ نے ایک اعرابی کو جواندھا تھاان کلمات سے تعلیم دی اے اللہ تعالی تیرے سامنے تیرے نبی محمد ﷺ کے وسیلہ سے جو نبی رحمت ہے التجا کرتا ہوں۔ پھرآ گے (اعرابی نے )نے عرض کیا۔اے اللہ تو ان (حضور ﷺ) کی سفارش کومیرے قق میں قبول فرما:

فثبت مِنه التوسل القولِي ايضا وحِينئِذ إنكار الحافِظِ ابنِ تيمِية تطاول .

تواس سے قولی توسل بھی ثابت ہو گیا۔ <mark>البزاحافظ آب</mark>ن تیمیٹہ کااس سے انکارزیادتی ہے۔ (فیض الباری جہم س ۱۸)

یہاں علامہ آلوسی کا نظریہ ایسے مسائل میں ابن تیمیہ اور ان کے شاگر دوں سے ملتا جلتا ہے وہ ان مسائل پر گہری تحقیق کرتے ہوئے توسل کی اس نوع کے بارے میں کھتے ہیں:

وبعد هذاكله انا لا ارى با سافى التوسل الى الله بجاه النبى صلى الله عليه وآله وسلم عندالله تعالى حيا وميتا، ويراد من الجاه معنى يرجع الى صفة من صفاته تعالى، مثل ان يراد به المحبة التامة المستدعية عدم رده وقبول شفاعته فيكون معنى قول القائل. الهى اتوسل بجاه النبى صلى الله عليه وآله وسلم ان تقضى لى حاجتى به الهى اجعل محبتك له وسيلة فى قضاء حاجتى ولا فرق بين هذا او قولك: الهى اتوسل

بـرحمتك ان تفعل كذا اذمعناه ايضاالهي اجعل رحمتك وسيلة في فعل كذا، بل لا ارى بأ سا ايضا بالاقسام على الله تعالىٰ بجاهه صلى الله عليه وآله وسلم بهذا لمعنى والكلام في الحرمة كالكلام في الجاه، ولايجرى ذلك. في التوسل والاقسام باالذات البحت، نعم لم يعهد التوسل باالجاه والحرمة عن احد من الصحابة رضي الله عنهم. ولعل ذلك كان تحاشيا منهم عما يخشى ان يعلق منه في اذهان الناس اذذاك وهم قريبوعهد بالتوسل بالاصنام شئي، ثم اقتدى بهم من خلفهم من الائمة الطاهرين، وقد ترك رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وآله وسلم هدم الكعبةوتاسيسها على قواعدابراهيم لكون القوم حديثي عهد بكفر كما ثبت ذلك في الصحيح، وهذالذي ذكرته انما هو لدفع الحرج عن الناس والفرار من دعوى تضليلهم. كما يزعمه البعض.في التوسل بجاه عريض الجاه صلى الله تعالىٰ عليه وآله وسلم لا للميل الى ان الدعاء كذلك افضل من استعمال الا دعية الماثورة التي جا بهاالكتاب وصرحت بها السنة السنية، فانه لا يستريب منصف في ان ماعلمه الله تعالىٰ ورسوله صلى الله تعالىٰ عليه وآله وسلم وعليه الصحابة الكرام رضي الله تعالىٰ عنهم. وتلقاه من بعدهم بالقبول افضل واجمع وانفع واسلم فقد قيل ما قيل ان حقا وان كذبا(بقى ههنا امران) الاول ان التوسل بجاه غير النبي صلى الله تعالى عليه وآله وسلم لا بامربه ايضا ان كان المتوسل بجاهه مما علم ان له جاءها عندالله تعالىٰ كالمقطوع بصلاحه وولايته وامامن لا تقطع في حقه بذلك فلا يتوسل بجاهه لما فيه من الحكم الضمني على الله تعالىٰ بما لم يعلم تحققه منه عز شانه، وفي ذلك جرأة عظيمة على الله تعالىٰ الثاني ان الناس قد اكثروا من دعاً غيرالله تعالىٰ من الاولياء الاحياء منهم والاموات وغيرهم، مثل يا سيدي فلان اغثني، وليس ذلك من

التوسل المباح في شئى، واللائق بحال المؤمن عدم التفوه بذلك وان لا يحوم حول حماه وقد عده اناس من العلما شركا وان لا يكنه، فهو قريب منه ولا ارى احدا ممن يقول ذلك الا وهو يعتقدان ان المدعوالحي الغائب او الميت المغيب يعلم الغيب او يسمع الندا ويقدر بالذات او بالغير على جلب الخير ودفع الاذى والالما دعاه ولا فتح فاه، وفي ذلكم بلاء من ربكم عظيم فالحزم التجنب عن ذلك وعدم الطلب الا من الله تعالى القوى الغني الفعال لما يريد.

لین رحت کو (میر سے لیے) وسل میں ہو یار حات فرمانے کے بعد ہوں اور جاہ سے کوئی ایسامتنی مراد لیا جائے گا، جو اللہ تعالیٰ کی صفات میں ہو یار حات فرمانے کے بعد ہو۔ اور جاہ سے کوئی ایسامتنی مراد لیا جائے گا، جو اللہ تعالیٰ کی صفات میں سے کسی صفت کی طرف راجع ہو مثلا اس سے مراد ہیہ ہو کہ الیبی پکی اور سپی محبت جو عدم رداور قبول شفاعت کی تقاضا کرتی ہو، پس اس صورت میں قائل کے اس قول ، اے اللہ! میں توسل کرتا ہوں ، آپ کے بی کی جاہ پر ، کہ آپ میری حاجت پوری کریں ، اس کو قول ، اے اللہ! میں توسل کرتا ہوں ، آپ کے جو مجت آپ کی جاہ پر ، کہ آپ میری حاجت پوری کریں ، اس کو محبد کی حالت ہوں کا وسیلہ بنادیں۔ پس اس قول میں اور آپ کی کے قول میں کوئی فرق نہیں ۔ کہ اے اللہ میں بلکہ (میر سے کوئی اس محبور کھی جاہ پر اللہ کو توسل کرتا ہوں آپ کھی رحمت پر کہ آپ ایسا کر دہ بحثے ۔ کے فکہ اس کا مفہوم بھی یہ بنا ہے اے اللہ! اپنی رحمت کو (میر سے لیے) وسیلہ بنادی ۔ اس عمل میں بلکہ (میر سے خوا میں ۔ اور (آپ کھی کی اور آپ کھی کے وربیت کے بی بیان کر دہ معنی اختیار کیے جا میں ۔ اور (آپ کھی کی مصالفی بیں اور آپ کی بیا ہیان کر دہ معنی اختیار کیے جا میں اور آپ کھی کی صور ف ذات ہی پر توسل اور اقسام میں نہیں جاری کیا جائے گا۔ البتہ یہ ہے کہ توسل الی الیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف ذات ہی پر توسل اور اقسام میں نہیں کیاری کیا جائے گا۔ البتہ یہ ہے کہ توسل الی الیارہ کی صور کی کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف ذات ہی رہوں کی اس اور اقسام میں نہیں کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف ذات ہی بی توسل اس لینہیں کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے موری نہیں اور شاید الیارہ ہوں نے بیتوسل اس لینہیں کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے موری نہیں اور شاید ہوں کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو کہ شرک سے مخاطب ہو۔ کیونکہ اس وقت سے مرف کیا ہو کہ میں کین کیا ہو کہ شرک سے مخاطب ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کہ کیا ہو کیا ہو کیا ہو کی کیونکہ اس میں نہیں کیا ہو کہ کیا ہو کی کیونکر کیا ہو

ڈرتھا کہ یہ چیزان کے اذبان میں پیوست نہ ہو جائے۔ اس لیے کہ وہ اس وقت بتوں پرتوسل کے زمانے سے پچھ رہتے ہے۔ پھرآنے والے آئمہ صالحین نے ان کی اقتداء کی اوررسول اللہ کے نکعبہ کوگرانے اوراس کو دوبارہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے طرز اور بنیاد پر بنانے (کے خیال) کوترک کردیا تھا۔ کیونکدان کی قوم زمانہ کفر کے قریب تھی۔ جیسا کہ تھے حدیث سے ثابت ہے۔ اور میں نے جو جواز ذکر کیا ہے۔ (صرف) اس لیے کہ اس میں اوگوں سے حرج دفع ہوجائے اور توسل کرنے والوں کی طرف گراہی کی نسبت کرنے سے بچایا جائے۔ جیسا کہ بعض لوگوں کا رسول اللہ کی کی بلندہ تی پر توسل کرنے والے گراہ ہیں) اور میں نے توسل کرنے کے بارے میں (بیغلط) گمان ہے (کہ ان پرتوسل کرنے والے گراہ ہیں) اور میں نے جو بیراہ اختیار کی ہے تو اس وجہ سے نہیں کہ میرامیلان اسی طرف ہے کہ اس طرح (توسل بالجاہ سے) دعاما نگنا ان دعال سے افضل ہے جو ماثورہ ہیں اور قرآن میں آئی ہیں۔ اور سنت (مبارک) کی زبان سے صراحت کے ساتھ نگی ہیں، کیونکہ اس باسے میں کوئی منصف شک نہیں کرے گا کہ جو چیز اللہ تعالی اور اس کے رسول نے تعلیم کی ہے جس پر سے اپران میں آئی ہیں ہے اور بعد والوں نے اسکو قبول کیا ہوں اور افع ہے اور اسلم ہے۔ (اور ہرقم کے) غل وغش ہے جو ہو فضل ہے اور (بہت) کا مل پوری ہے اور اسلم ہے۔ (اور ہرقم کے) غل وغش ہے جو ہو فضل ہے اور (بہت) کا مل پوری ہے اور اسلم ہے۔ (اور ہرقم کے) غل وغش ہے جو ہو فضل ہے اور اسلم ہے۔ (اور ہرقم کے) غل وغش

## اسى مسله يربحث كرتے موئ آ كے لكھتے ہيں:

''یہاں دو باتیں باقی ہیں۔ ایک تو یہ کہ نبی کے علاوہ کسی اور کی جاہ کے ذریعہ پر بھی دعا کرنے پر میں کوئی مضا نقہ نہیں بشرطیکہ جس کی جاہ پر توسل کیا جاتا ہے دہ ایسے لوگوں میں سے ہوجس کی جاہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ثابت ہو۔ جیسے کوئی یقینی طور پر صالح اور ولی اللہ ہو مثلاً انبیاعلیہم السلام اور وہ لوگ جن کے ہاں ثابت نہیں نبی کے واضح طور پر بتایا ہو۔ مثلاً عشرہ مبشرہ صحابہ کرام کی اور جس کے بارے میں نبی کی اور جس کے بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ بارے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ کی میں دور سے میں ولی اور صالح ہونا ثابت نہیں تو اس کی جاہ پر توسل نہیں کیا جائے گا۔ کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ کو سے میں دور سے میں دور سے میں دور سے میں دور سے میں نہیں تھیں تو سے میں دور سے دور سے میں دور سے میں دور سے میں دور سے میں دور سے دور سے دور سے میں دور سے دور س

پرالیا تکم لگانا ہے جس کے بارے حق تعالی کی طرف سے کوئی (کی ) تحقیقی بات نہیں معلوم ہوتی اس میں اللہ تعالی پرایک عظیم جرات کرنا ہے۔ دوسری بات یہ ہوگوں نے غیر اللہ سے ما نگنے میں بہت کشرت کی لیمی نوندہ یا مردہ اولیاء سے مثلا یوں کہتے ہیں اے فلاں میری مدد کر! اور یہ مباح توسل میں سے نہیں ہے اور موسی کی شان تو یہ ہے کہ وہ اس میں نہ پڑے اور وہ شرک کی حدود کے قریب ہے۔ جائے ، اور اس کوعلاء نے شرک میں سے شار کیا ہے اور (اگر ) میشرک نہیں ہے تو اس کے قریب ہے۔ اور میں نہیں دیکھا کی وجو یہ (الی با تیس کیا ہے فلال میری مدد کر ) کہتا ہو گروہ یہ اعتقادر کھتا ہے کہ جس کو وہ وہ کیا رہا ہے (چاہے) وہ زندہ ہے یا مردہ ، وہ غیب کو جانتا ہے ، اور ہماری ندا کو سنتا ہے اور بذات خود قدرت رکھتا ہے اپنی ذات پر بھی کہ خیر کو حاصل کرے اور مصیبت کو دفع کرے۔اگر خود قدرت رکھتا ہے اپنی ذات پر بھی کہ خیر کو حاصل کرے اور مصیبت کو دفع کرے۔اگر اس کا عقیدہ ) نہ ہو تو وہ (دعا ما نگنے والا) اس سے دعا نہ ما نگنا اور نہ دعا کے لئے منہ کھولتا اور اس خاطے ) طرزعمل میں اللہ تعالی کی طرف سے عظیم آزمائش ہے۔ پس تینی بات یہ ہے کہ اس سے جو کہ تو کی اور غنی ہے۔ اور وہ کرنے والا ہے اس چیز کو دوہ چاہے وہ ﴿ فعّ اللہ مایہ ید ﴾ ہے۔''

حضرت حافظ ابن تیمید نے دوسری بات میر کئی کمیدوسل (رسول الله ﷺ کے طفیل یا جاہ کے ذریعہ سے سوال کرنا، نه نبی کریم ﷺ کے زمانہ میں تھانہ صحابہ کرام رضی الله عنهم اجمعین نے اس توسل کو اختیار کیا گویاان کے نزدیک بید بدعت ہے۔

اس پروہ حضرت عمراور حضرت معاویہ رضی اللّٰء نہم اجمعین کے **واقعات** ہے استدلال کرتے ہیں جبیبا کہ بخاری شریف ابواب الاستسقامیں ہے۔

(۱):((عن انس بن مالك ان عمر ابن خطاب كان اذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب رضى الله عنه فقال اللهم انا كنا نتوسل اليك بنبينا صلى الله تعالىٰ عليه

وآله وسلم فتسقينا وانا نتوسل اليك بعم نبينا فاسقنا قال فيسقون))(بخارى ج١ ص١٣٧)

'' حضرت انس بن ما لک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب لوگ قحط میں مبتلا ہوجاتے تو حضرت عمر میں حضرت عمر میں میں اللہ عنہ سے بارش کی دعا کرتے اور کہتے اے اللہ! ہم تیرے پاس تیرے نبی کے وسیلہ سے بارش کی دعا کرتا تھا اب ہم لوگ اپنے نبی کے چپا تیرے نبی کے اور کہتے ہیں کا وسیلہ لے کرآتے ہیں ہمیں سیراب کر (راوی کہتے ہیں) پھر وہ لوگ سیراب کے جاتے (یعنی بارش ہوجاتی)۔''

(۲):اسی طرح شام میں جب لوگوں پر قحط پڑا تو معاویہ بن سفیان کے حضرت بزید بن اسود قریش کے حضرت بزید بن اسود قریش کے دسیا سے اللہ تعالی ہے دعا کی وہ کہتے تھے:

السلهم نستشفع او نتوسل بع<mark>میار نا سارے اللہ! ہم شفاعت طلب کرتے ہیں یا وسیلہ اختیار</mark> کرتے ہیں یا وسیلہ اختیار کرتے ہیں ان لوگوں کا جوہم میں سے بہترین (سب سے زیادہ نیک) ہیں پھراس کے بعد فر مایا:

((يا يزيديدك فرفع يديه ودعا ودعا الناس حتى سقوا))

اے یزید ہاتھ اٹھا (یعنی دعا کر) تو انہوں نے ہاتھ اٹھائے اور دعا کی اور لوگوں نے (بھی) دعا کی حتی کہ وہ سیراب کئے گئے۔

ان حدیثوں کے پیشِ نظر حافظ ابن تیمیہ اور ان کے ہم خیال حضرات کی بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ:

اگر وفات کے بعد آنخضرت کی ذات مبارک کے وسیلہ سے دعا مانگئی جائز ہوتی تو حضرت عمر
رضی اللہ عنہ بھی آپ کی وفظر انداز نہ کرتے ، اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہ م الجمعین کے مجمع میں آپ کی وسیلہ چھوڑ کر حضرت عباس کی کا وسیلہ بھی اختیار نہ کرتے ۔ اسی طرح ان کے بعد حضرت معاویہ کے بھی رسول اللہ کی کا وسیلہ چھوڑ کریزید بن اسود کی کا وسیلہ اختیار کیا۔ توبید واقعات اس بات کی دلیل

میں کہ کسی بھی مخلوق کی ذات کونوسل کا ذریعہ بنانا جائز نہیں چاہئے وہ زندہ ہو یامردہ۔ کیونکہ یہاں بھی حضرت عباس کے کی ذات کوذریع نہیں بنایا گیا اور نتوسل الیك بعم نبینا سے مراد نتوسل الیك بعد عباس کی ذات کوذریع نہیں ہم لوگ اپنے نبی کے بچپا کی دعا کا وسیلہ لے کرآتے ہیں۔ یہاں ان سے دعا کروانامقصود تحالی کی ذات برتوسل کرنا۔

اس کا جواب ہوں دیا گیا ہے کہ یہاں یہ دعویٰ کرنا کہ لفظ دعا (جومضاف ہے مم یعنی پچپا کی طرف) کوحذف کیا گیا ہے۔ غلط ہے، پیمض ان کے ذہن کی ایجاد ہے حدیث شریف اس سے پاک ہے۔ اس حدیث میں تو حضرت عمر سے کا دعا ما نگنا ہا ہے۔ اس حدیث میں تو حضرت عمر سے کا دعا ما نگنا ہا ہے۔ ہوتا ہے اور مشکرین توسل اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ یہ ہمارے ذہن کی ایجاد نہیں بلکہ انہی روایات میں اس کا قرینہ موجود ہے۔ وہ یہ کہ پھر ان ہی حضرات سے دعا کروائی گئی ، جس سے صاف ظاہر رہے کہ یہاں توسل سے مراف نس ان سے دعا کروائی تھی نہ کہ ان کی ذات پر توسل کرنا اور قائلین توسل کہتے ہیں کہ اس میں کوئی شبہیں کہ حضرت معاویہ نے بر بید بن اسود ہی پر توسل کرنے کے بعد انہی سے دعا کروائی۔ اس طرح بعض روایات میں حضرت عمر ہے کہ بارے میں بھی ہی ہی دعا کی۔ بیا حضرت عمر ہے نے دعا ما نگی اور پھران کی دوخوات پر حضرت عمر ہی نے دعا ما نگی اور پھران کی دوخوات پر حضرت عمر ہی نے دعا ما نگی اور پھران کی دوخوات پر حضرت عمر ہی ہے کہ جب حضرت عمر ہی ہو۔ بڑے یا چھوٹے ہونے کا فرق نہیں ۔ حدیث ابی صالح ہی میں ہے کہ جب حضرت عمر ہی ہو۔ بڑے یا چھوٹے مونے ما تھ ہی حضرت عمر ہی نے دعا کی :

((اللهم انا توجهنا اليك بعم نبيك و صنوا ابيه فاستقنا الغيث ولا تجعلنا من القانطين.))

اے اللہ! ہم تیرے نبی ﷺ کے چچا اور ان کے باپ کی مثل کے وسیلے سے تیری طرف متوجہ ہوتے ہیں، ہم پررحت کر بارش برسا اور ہمیں مایوں نہ فر ما۔

پھر حضرت عمر کے حضرت عباس کے سے فرمایا کہ:قل یا ابالفضل کہ آپ بھی کچھ فرمایئے اے ابوالفضل نے انہوں نے یوں دعاکی جس کامفہوم ہیہے:

((اللهم لم ينزل بلا الا بذنب ولم يكشف الا بتوبة وقد توجه بي القوم اليك بالذنوب ونوا اصينا بالتوبة فاسقنا الغيث))

ا الله مصائب كانزول گناموں كى وجہ سے ہوتا ہے اور يہ مصائب توبہ بى سے دور ہوتے ہيں،
تيرے نبى الله مصائب كانزول گناموں كى وجہ سے ہوتا ہے اس كے سبب قوم نے مجھے آپ كے
حضور ميں وسيلہ بنايا ہے ہم اپنے گناه آلودہ ہاتھ پھيلائے حاضر ہيں اور توبہ وندامت سے سر جھكائے
ہيں، پس ہم پر رحمت كى بارش برسا۔

اس سے یہ بات بخو بی ثابت ہو جاتی ہے کہ حضرت عباس ﷺ پرتوسل کے ساتھ ساتھ ان سے دعا کروانا بھی مقصود تھا۔

اورعلامه الزرقانی رحمه الله نے حضرت عمر کا بیقول بھی نقل کیا ہے: فاتحذوہ (یعنی العباس) وسیلة الى الله یعنی حضرت عباس کو الله تعالی کے لیے وسیلہ پکڑو، بلکه الاستیعاب میں ابن عبد البرنے استسقاعم کا سبب بھی بیان کیا ہے۔

كه حضرت عمر ﷺ كے عهد ميں بهت سخت قحط برط كيا۔

((فقال كعب يا اميرالمؤمنين ان بنى اسرائيل كانوا اذا اصابهم مثل هذا استسقوا بعضة الانبياء فقال عمر هذا عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وصنوابيه وسيد بنى هاشم فمشى اليه عمر وشكا اليه.))

'' تو حضرت کعب نے حضرت عمر ﷺ عوض کیا اے امیرالمومنین جب بنی اسرائیل ایسی مصیبت میں مبتلا ہوتے تو انبیاعلیہم السلام کی جماعت کے ذریعے توسل کرتے تو حضرت عمر ﷺ نے فرمایا بیر سول اللہ کے چیامثل باپ ہیں اور بنی ہاشم کے سردار ہیں۔ پس ان کے پاس چلے گئے اور اس قطط کی شکایت کی ''

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہاں توسل بالذات ہے جو کہ قرابت رسول اللہ بھی وجہ سے ہے۔
جب توسل بالذات ثابت ہوجاتا ہے تو اس صدیث کی وجہ سے جواز توسل کوصرف زندوں کے
ماتھ خاص کرنا ہجی صحیح نہیں کیوکھ مانگنا تو اللہ تعالیٰ ہی ہے ہے۔ زندہ شخصیت پر توسل تو اس لیے کیا
جاتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کا نیک اور مقرب و متبول بندہ ہے اگر وہ وہ وہ ات پاجاتا ہے تو موت کے ساتھ اس
کی نیکی اور مقبولیت تو زائل نہیں ہوجاتی کہ ان کے مرنے کے بعد توسل کو نعویا ناجائز قرار دیاجائے۔
پس حضرت عباس بھے کے واسط سے دعا کرنے سے بیہ ہماں ثابت ہوتا ہے کہ حضور بھے ک
ذر لیعے توسل صحابہ کے ہاں ناجائز تھا اور نہ ہی انہوں نے وضاحت کی ہے کہ آپ کی وفات کے بعد
آپ کا وسیلہ اختیار کرنا چونکہ جائز نہیں سجھتے تھے۔ اس لیے مجبورا آپ بھی کے بچاعباس کو وسیلہ بنایا۔
پیکا کا وسیلہ لے کرآ نے ہیں بینیں کہا گیا کہ ہم تیرے حضور میں عباس بین بھی دراصل حضور بھی تی طید بنایا۔
عبد المطلب کا ہے ، کا وسیلہ لے کرآ تے ہیں جس جسے معلوم ہوتا ہے اس ہیں بھی دراصل حضور بھی تی کو وسیلہ بنایا گیا ہے کہ حضور بھی کن نبست کا اظہار کیا گیا ہے بلکہ اس صدیث مبارک سے بینجی ثابت ہوتا وسیلہ بنایا گیا ہے کہ حضور بھی کی نبست کا اظہار کیا گیا ہے بلکہ اس صدیث مبارک سے بینجی ثابت ہوتا ذر لیع بھی جائز ہے۔ جیسیا کہ توں دیا جاتا کی موجود گی ہیں بھی ایک کم درجہ کے نیک آ دی یا مفضول کے ذر لیع بھی جائز ہے۔ جیسیا کہ تی ہے دعا کی درخواست کرنا ، فاضل اور مفضول دونوں سے جائز ہے۔ ذر لیع بھی جائز ہے۔ جیسیا کہ سی سے دعا کی درخواست کرنا ، فاضل اور مفضول دونوں سے جائز ہے۔
ور ایوں دیا جاتا ہے کہ حضرت عرضی اللہ عندا ور حضرت معاویہ بھی کی دوایات

سے تو صاف ظاہر یہ ہے کہ مقصودان حضرات کا حضرت عباس اور حضرت بیزید بن اسود کے کے اس کے لیے انہی حضرات سے دعا کروانی وسیلہ اور ذریعہ اللہ تعالی سے بارش کی درخواست کرنی تھی اوراس کے لیے انہی حضرات سے دعا کروانی تھی۔ رہاکسی ذات پر توسل کرنا توان روایات میں اس کا بہت کم احتمال ہے۔ ا

غرض مرکورہ بالا روایات میں قائلین اور مانعین دونوں کے لیے بحث ومباحثہ کی کافی گنجائش موجود ہے ور جولوگ توسل کا انکار کرتے ہیں وہ طبرانی وغیرہ کی ایک حدیث سے اس کے منع پر استدلال کرتے ہیں وہ سے۔

ایک منافق مسلمانوں و تکلیف پہنچایا کرتا تھا۔ تو حضرت ابو بکرصدیق ﷺ نے فرمایا:

قوموا نستغیث بر سول الله من هذاالمنافق فقال رسول الله صلی الله علیه واله وسلم انه لا یستغاث بی و انها یستغاث بالله چلو که رسول الله کی پاس اس منافق کے خلاف فریاد لے جائیں تو آپ کے نے فرمایا کہ فریاد مجھ سے نہیں کی جاتی ۔ فریاد تو خاص اللہ تعالی ہی سے کی جاتی ہے۔

اس صدیث کے جواب میں کہا جاتا ہے کہ بیصد فضعف ہے اگراس کو مانا بھی جائے تو اس کا صحیح مفہوم اور تفصیل کوایک دوسری حدیث شریف سے معلوم کیا جا سکتا ہے جیسا کہ منن ابی داود میں جبیر بن مطعم شے سے روایت ہے کہ رسول اللہ کے پاس ایک اعرابی آیا اور کہنے لگا، جانیں مشقت میں اوہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر کے زمانے میں جب بھی قبط ہوتا اس کا حضرت عباس پر استسقا (بارش مانگنے کی دعا) کرنا، اوران کو وہاں حاضر کرنا، اللہ تعالی سے بارش کے بار حیس انہی سے دعا کروانا تو یہ ساری باتیں ایس ہیں جن سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر کے اوسل حضرت عباس پر بیتھا کہ ان سے باتش کے بارگاہ میں دعا کرواتے تھے، نمان کی ذات کو وسیلہ بنا کراز خوداللہ تعالی سے بیسوال کرتے کہ یااللہ آی بارگاہ میں دعا کرواتے تھے، نمان کی ذات کو وسیلہ بنا کراز خوداللہ تعالی سے بیسوال کرتے کہ یااللہ آی بارگاہ میں دعا کرواتے تھے، نمان کی ذات کو وسیلہ بنا کراز خوداللہ تعالی سے بیسوال کرتے کہ یااللہ آیے۔

ڈال دی گئی ہیں اور اہل وعیال بھو کے ہیں ،اموال میں نقصان پڑ گیا ہے اور مولیثی ہلاک ہو گئے ہیں۔

فاستسق الله لنا فانانستشفع بك على الله و نستشفع بالله عليك فقال النبي صلى الله عليه واله وسلم سبحان الله سبحان الله فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه اصحابه ثمقال و يحك انه لا يستشفع بالله على احد شان الله اعظم من ذلك (رواه ابو داود مشكوة باب بدالخلق)

سوآپ کے ذریعے اللہ تعالی سے بارش کی دعا کریں ہم آپ کے ذریعے اللہ تعالی سے شفاعت طلب کرتے ہیں تو آپ کے شفاعت طلب کرتے ہیں اور اللہ تعالی کے ذریعہ آپ کے خرمایا سے اللہ سجان اللہ آپ دریا کے تربیع پڑھتے رہے یہاں تک کے صحابہ کرام کے چروں پر (اس اعرابی کیلئے) غصے کے آثار ظاہر ہو گئے۔ پھر آپ کے نے فرمایا تیری حالت پر افسوس ،اللہ تعالی کوذریعہ بنا کر کسی سے شفاعت نہیں کی جاتی ۔ اللہ تعالی کی شان اس سے بہت بڑی ہے۔

اب یہاں حضور ﷺ نے اعرابی کے اس تول نستشفع باللہ علیك ( یعنی ہم اللہ تعالی كوذریعہ بناتے ہیں آپ ﷺ کے پاس شفاعت كا) كى تو تر ديد كى اور منع فر ماياليكن اس كے پہلے قول انستشفع بك على اللہ (كہ ہم آپ ﷺ كوذریعہ بناتے ہیں اللہ تعالیٰ کے ہاں شفاعت كا) پركوئی انكار نہيں فر مايا اور اس قول كو جواز پر ہى برقر ارركا ديا گيا۔ اس ہے يہ معلوم ہوتا ہے كہ پہلی حدیث شریف كا بھی یہی مطلب ہے كہ اللہ تعالی كوذریعہ بنا كركسى مخلوق سے فريا ديا شفاعت نہيں كى جاتى۔ ليكن مخلوق سے فريا ديا شفاعت نہيں كى جاتى۔ ليكن مخلوق كوذريعہ بنا كراللہ تعالیٰ سے توسل اور شفاعت جائز ہے۔ ليكن اس كا جواب منكر بن توسل يہ ديتے ہيں كہ مخلوق پر توسل اور ان سے سفارش كروانے سے مراديہ ہے اگر وہ زندہ ہے تو ان سے اللہ تعالیٰ كی بارگاہ میں دعا كی درخواست كی جائے نہ كہ اس کی شخصیت پر توسل كرنا۔

## قائلین توسل کے دلائل!

الغرض جن احادیث سے حافظ ابن تیمیہ اور ان کے ہم خیال متنازع فیرتوسل کے منع پراستدلال کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کے علاوہ توسل کے قالمین قرآن مجید کی آیات، احادیث اور آثار سے بھی جواز میں پیش کرتے ہیں، جن میں سے چند حوالے پیش کئے جاتے ہیں:

﴿ولما جآهم کِتُب مِن عِند اللهِ مصدِّقُ لِما معهم و کانوا مِن قبل یستِفحون علی الذِین کفرو ا فلما جآهم ماعرفوا کفروا به فلعنة اللهِ علی الکافِرِین ﴾ (سورة البقره: ۸۹) الذِین کفرو ا فلما جآهم ماعرفوا کفروا به فلعنة اللهِ علی الکافِرِین ﴾ (سورة البقره: ۸۹) ''اور جب آئی ان کے پاس کتاب (قرآن مجید) جو تصدیق کرتی ہے اس (کتاب تورات) کی جوان کے پاس ہے اور وہ اس سے قبل (اس کی برکت سے) کافرول پرفتے ما نگتے تھے۔ تو کھر جب ان کے پاس وہ نبی آئے جسے وہ جانتے تھے تو انکار کردیا اس کے ماننے سے ،سو پھٹکار ہو کفر کرنے والول پر''

یہاں یہود کے دانستہ کفراور تعصب کی ایک مثال بیان کی گئی ہے۔ تو رات اور انجیل میں حضور کی ہوت کے متعلق جو بشارتیں موجود تھیں ،ان کی وجہ سے یہود نجی کریم کی بعثت کا شدیدا نظار کررہے سے۔ اور اپنے دینی اور دنیاوی مقاصد میں کا میا بی اور اپنے خالفین پر فتح مندی کو آپ کی بعث پر منحصر سجھتے سے وہ اللہ تعالی سے جس طرح فتح طلب کرتے سے اس کے بارے میں مختلف اسباب نزول آئے ہیں۔ ان میں سے دوکو عام طور پر بیان کیا جاتا ہے اور بید دونوں باتی شان نزول سے زیادہ قوی ہیں۔ پہلی شانِ نزول علامہ آلوی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابن عباس میں اور قبادہ کی روایت سے قبل بی قریظ اور بی فتی میں کیا جورسول اللہ کے کہ جب کیا ہے۔ جس کا خلاصہ بیہے کہ آپ کیا ہے کہ جب وسیلہ سے اوس وخزرج کے مشرکین پر اللہ تعالی سے فتح ما نگتے تھے جیسا کہ سدی سے روایت ہے کہ جب

ان کے اور مشرکین کے درمیان جنگ سخت ہو جاتی اور فتح کی کوئی ظاہری صورت نہ رہتی تو اس وقت تو رات کو اس مفات اور تو رات کو سامنے رکھ کر کھولتے اور ان مقامات پر ہاتھ رکھ کر دعا کرتے ، جہاں نبی کریم ﷺ کی صفات اور کمالات کا ذکر ہوتا تو یوں دعا کرتے :

((اللهم انا نسئلك بحق نبيك الذي وعدتنا ان نبعثه في اخر الزمان ان تنصرنا اليوم على عدونا فينصرون.)) (روح لمعاني ج ١ طبع بلادمصر)

اے اللہ ہم تھے سے تیرے اس نبی کے حق (یعنی حرمت طفیل سے) سے سوال کرتے ہیں۔ جس کی بعث کا تو نے ہم سے وعدہ کیا ہے کہ آج تو ہمیں اپنے دشمن پر فتح دے پس ان کی مدد کی جاتی۔ حاکم اور بیہ قی نے ایک ضعیف سندسے حضرت عبداللہ ابن عباس سے سے اس قتم کی روایت نقل کی ہے جس میں ہے کہ خیبر کے بہود دشمن کے مقابلے میں اس طرح کی دعا کرتے تھے:

((اللهم انا نسئلك بحق محمد النبي الامي الذي وعدتنا ان تخرجه لنا اخرالزمان .))

"ا الله! هم تجھ سے امّی نبی محمد ﷺ کے فق (یعنی حرمت طفیل سے ) سے سوال کرتے ہیں، وہ
(نبی ﷺ) جس کا تو نے ہمارے ساتھ وعدہ فرمایا ہے کہ تواس کو ہمارے لیے آخری زمانہ میں مبعوث فرمائے گا۔'

اس کے علاوہ تفسیر کبیر میں علامہ رازی نے اس آیت کی شان نزول میں پانچ وجوہ تحریر کی ہیں۔
ان میں سے دوایسی ہیں جن سے رسول اللہ کے ذریعہ یہود کا توسل کرنا ثابت ہوتا ہے اور تفسیر ابن کثیر میں بھی اس کے قریب قریب روایت نقل کی گئی ہے۔ اگر چدان کے نزویک ترجی جے دوسری روایت کو معلوم ہوتی ہے۔ اسی طرح تفسیر علامہ ابی مسعود اور امام السیوطی نے بھی اپنی تفسیر میں پھھالیسی روایت معلوم ہوتی ہے۔ اسی طرح تفسیر علامہ ابنی مسعود اور امام السیوطی نے بھی اپنی تفسیر میں پھھالیسی روایت ہیں جمع کی ہیں جن میں بعض سے توسل بالنبی مسلم راحة ثابت ہوتا ہے۔ (دیکھئے الدر المنثور: الم ۸۸)
دوسری وجہ سبب نزول میں یہ بیان کی گئی ہے کہ اہل کتاب اپنی ترتی اور فتح مندی کا انحصار آیا

کی بعث اورتشریف آوری پر بیجھتے تھے اور مشرکین عرب سے کہتے تھے کہ عنقریب مجمد ﷺ دنیا میں تشریف لائیں گے۔جبیبا کتفسیرا بنِ کثیر میں اس کو قیادہ سے قبل کیا گیا ہے۔اورابولعالیہ رحمہ اللہ سے بھی اس کی تفسیر منقول ہے کہ:

((كانت اليهود تستنصر بمحمد صلى الله عليه وسلم على مشركى العرب فيقولون اللهم ابعث هذاالنبي الذي نجده مكتوبا عندنا حتى تعذب المشركين ونقتلهم .)) (ائن كثير: ا/١٢٣)

یہودآپ کے ذریع شرکین عرب کے مقابلہ میں نصرت طلب کرتے تھے کہتے تھے اے اللہ بھی میں بہر دیں۔ بہتی جس کاذکرہم (تورات وانجیل) میں پاتے ہیں تاکہ ہم مشرکین کوعذاب دیں اوران کوتل کردیں۔
اسی طرح تھوڑ ہے سے فرق کے ساتھ عبداللہ ابن عباس سے بھی روایت منقول ہے۔
الغرض اہل کتاب کا رسول اللہ بھی نے ذریعہ فتح ونصرت طلب کرنے کا مطلب ،ان روایات سے یوں معلوم ہوتا ہے کہ وہ یہ بچھتے تھے کہ آپ کی عنقریب دنیا میں تشریف لا کیں گے تو ہم ان کے ساتھ ہوکر مشرکین کے خلاف جنگ کریں گے اوران پر فتح حاصل کریں گے ۔ پس وہ اللہ سے بہی سوال کرتے تھے کہ اللہ تعالی اس نبی موعود کو جلدی بھیج دے تاکہ ان کوفتے حاصل ہوجائے۔

اب جوحضرات توسل کو منع فر ماتے ہیں وہ اس دوسری روایت کو لیتے ہیں اور سبب نزول کی پہلی مذکورہ روایت کو دوسری کی نبیت سے مذکورہ روایت کو دوسری کی نبیت کم نبیس بکہ بعض مفسرین نے اس آیت کر پیدگی تفییر ہی کہ آپ کی بعث سے قبل وہ آپ کے اوصا فیے حمیدہ بیان کرتے تھے (ایک نبی آ نے والے ہیں اور ایک کتاب لانے والے ہیں) مگر آپ کھی بعث کے بعدوہ منکر ہوگئے لیکن اس کے جواب میں کہا جاتا ہے کہ بیاں ان دونوں روایتوں میں تقابل یا تضادی کوئی وجنہیں کہ ایک کوتو مان لیا جائے اور دوسری کو کمل طور

پرخارج کردیاجائے، بلکہ دونوں روایتیں اپی جگہ تی ہیں۔ اہل کتاب آپ کی ذات مبارک کوتوسل کا ذریع جائے ، بلکہ دونوں روایتیں اپی جگہ تی ہیں۔ اہل کتاب آپ کی ذات مبارک کوتوسل کا ذریع بھی بناتے ہوں گے اور آپ کی تشریف آوری کی دعا بھی کرتے ہوں گے اور یہی بات اس دوسری تفییر کے بارے میں بھی کہی جاتی ہے کہ اہل کتاب مشرکین عرب کے سامنے آنحضرت کی کے اوصاف حمیدہ بیان کرتے ہیں اور وہ آپ کی کے فیل سے دعا بھی ما نگتے۔ اس میں تقابل وتعارض نہیں ۔ اسی طرح جتنی تفییریں اور اسبابِ نزول بیان کئے گئے ہیں ان میں سے کوئی تضا داییا نہیں کہ ایک کو مان لیا جائے تو دوسرے کے لئے کوئی گنجائش خدرہے، بلکہ حافظ ابن تیمیہ کے شاگر دحافظ ابن قیم ایک کے بھی بدائع الفوائد میں پہلی تفییر کوئی کیا ہے وہ فرماتے ہیں:

((ان اليه وديحاربون جيرانهم من العرب في الجاهليه ويستنصرون عليهم بالنبي صلى الله عليه وسلم قبل ظهوره فيفتح لهم و ينصرون عليهم...)) (بدائع الفوائد:١٣٥/٥)

"ذرانه جابليت ميں يهودا پنور بوسيول ساڑتے تصاورالله تعالی سے نبی الله كذريعه (يعنی ان كوسيله سے ) نفرت اور مدوطلب کرتے تصاوران كو قتى ہوجاتی اوران كی مدد كی جاتی۔ "
قائلين كا اجاديث سے استدلال!

(۱): حضرت عمر الصلاة والسلام على الشادقال كرتے بيل كر حضرت دم على نبينا وعليه الصلاة والسلام سے جب (بھول كر) لغزش ہوئى (جس كى وجہ سے جنت ب دنيا ميں بھيج ديئے گئة وہروت روتے سے اور دعا واستغفار كرتے رہتے تھے۔ ايك مرتبه) آسان كى طرف مند كيا اور عض كيا: ((اسسئسلك بحق محمد غفرت لي.)) "اے اللہ محمد بھے کے وسیلہ سے جھے سے مغفرت جا ہتا ہوں۔ "وجى نازل ہوئى كہ محمد بھاؤن ہيں (جن كے واسطہ سے تونے استغفار كيا) عرض كيا كہ جب آب نے مجھے بيدا كيا تو ميں نے عرش پر لكھا ہواد يكھا تھا۔ لاالله الله الله تو ميں ہم گيا كہ محمد الرسول الله تو ميں مجھ گيا كہ محمد الله تو ميں اونچى ہستی نہيں ہے جن كانام آب نے استخفار كيا تام كے ساتھ ركھا ہے۔ وجى نازل ہوئى كہ وہ

خاتم النبین ہیں، تمہاری اولا دمیں سے ہیں، کیکن اگروہ نہ ہوتے تو تم پیدا نہ کئے جاتے ۔ ل اس کے جواب میں منکرین توسل فرماتے ہیں کہ پہلے تو حدیث بہت کمزور ہے۔ دوسرے یہ کہ قرآن مجید کے مقابل ہے اس لیے اس پر کسی طرح استدلال نہیں ہوسکتا ۔ قرآن مجید اور دوسری صحیح احادیث میں حضرت و معلیدالسلام کی جودعا ئیں ذکر ہیں ۔ ان میں اس کی طرف اشارہ تک نہیں ۔

(۲)((عن اميه بن خالد بن عبدالله بن اسيد عن النبي صلى الله عليه واله وسلم انه كان تستفتح بصعاليك المهاجرين. ٢ - ))(رواه في شرح السنته مشكومشكوة باب فضل الفقراء) الماخرجه الطبراني في الصغير والحاكم و ابو نعيم والبهيقي كلاهما في الدلائل وابن عساكر و في الدرر وفي مجمع الزوائد رواه الطبراني في الاوسط وفيه من لم اعرفهم- ٢ - قال الملاعلي قارى ثم رائت في الجامع انه رواه ابن شيبه والطبراني عن اميه بن عبد الله و لفظه كان على يستفتح و يستنصر بصعاليك المسلمين . (المرقاة)

حضرت امیہ بن خالد بن اسید نبی کریم ﷺ سے روایت کرتے ہیں آپ ﷺ فقرائے مہاجرین کے ذریعے اللہ تعالیٰ سے فتح طلب کرتے تھے۔

اور ملاعلی قاری ؓ ،ابن ملک ؓ سے نقل کرتے ہیں کہ آپ ﷺ فقرائے مہاجرین کے توسل سے اس طرح دعا ما نگتے تھے ؛

اللهم انصرنا على الاعدا بحق عبادك الفقرا المهاجرين . (المرقاة كتاب الرقاق) اللهم انصرنا على الاعداب على المادي مدوفرها وشمنول كوت (وسيله الله ماري مدوفرها وشمنول كوت (وسيله سي) -

اور شخ عبدالحق اشعت اللمعات ميں يول نقل كرتے ہيں كه آپ الله عندالسلاح كہتے تھے: ((الله م انصر نا بفقرا المهاجرين))

''اے اللہ ہماری مد دفر ما فقراء مہا جرین کی برکت یا وسیلہ سے۔''

اس سے منکرین توسل یہ جواب دیتے ہیں کہ آپ شفترامہا جرین کی دعا کے ذریعے فتح مانگتے سے نہ یہ کہ اس بات کو قائلین توسل رد کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ دعو کا بلاد کیا ہے اور اس پر مرقات اور اشعت اللمعات بلاد کیل ہے اور اس پر مرقات اور اشعت اللمعات کے حوالوں کی شہادت بھی موجود ہے۔

منکرین توسل کی طرف سے جواب یوں دیا جاتا ہے کہ دعوی بلا دلیل نہیں بلکہ اس پر قوی دلیل موجود ہے۔ چنانچہ حضرت سعد جہت دلیر، بہادر، قوت والے اور خی شخص سے ۔ان کا بیٹے مصعب بن سعد رضی اللہ عنہما صحیح بخاری میں ان سے روایت کرتے ہیں کہ (حضرت) سعد ( یعنی اس کے باپ ) کو یہ گمان ہو گیا کہ ان کوان سے کم تر (ضعیف) اور فقیر شخص پر فضیلت حاصل ہے تو حضور ﷺ نے فرمایا کہ:

((هل تنصرون و ترزقون الا بضعفائکم ))(بخاری کتاب الجهاد ص: ۷/۰ ٤٠)

یعنی تههاری مدد (وشمنان اسلام پر) نهیس کی جاتی اور نته همیس رزق دیاجا تا ہے مگراپیخ ضعفاء کی

برکت ہے۔ جس کا مطلب ہیہ ہے کہ جب حضرت سعد کے ویہ خیال اور کمان ہوا کہ ان سے کمزوراور
ضعفا کی نسبت اسلام کوزیادہ نفع ہے تو حضرت نبی کریم کے نے ان کے اس کمان کی اصلاح کی اور یہ
کلمات ارشا وفر مانے (اور ان کلمات میں امت کو یہ بتایا کہ یہ کمان رکھو کہ آپ کو قوت، شجاعت وغیرہ کی
وجہ سے دوسرے فقرا اور کمزور مسلمانوں پر فضیلت حاصل ہے بلکہ انہی ضعفاء اور کمزور مسلمانوں کی
مخلصانہ دعاؤں کی برکت سے آپ کو کفارومشرکین پر فتح حاصل ہوتی ہے اور رزق بھی۔)

یہاں تو ظاہر ہے کہ ضعفا عاور گزوروں کے طفیل دعا مانگنامقصود نہیں اور نہ حضرت سعد ہے نے ان پر توسل کر کے دعا کی تھی بلکہ یہاں مراد صرف ان کے اخلاص اور دعا کی ہرکت بتانا ہے اور کمزور، ضعیف لوگوں کو کم تر نہ جھنے کی تعلیم ہے پس اسی طرح نہ کورہ بالا حدیث سے بھی مرادیہ ہے کہ آپ انتیا فقراء مہاجرین کی دعا کے ذریعے فتح مانگتے تھے۔

(۳): ای طرح این ابی شیبه نے بسند سی ما لک دارجازان عمر سے نقل کیا ہے کہ حضرت عمر سے کر اوضہ اللہ خلافت میں قطر پڑ گیا تو ایک خص حضور کے حضرت عمر سول اللہ صلی اللہ علیہ و آله وسلم فی الله استسق الله لامتك فانهم قد هلكوا فاتاه رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم فی المنام فقال ائت عمر فاقر ئه السلام واخبره انهم یسقون (الحدیث)

((الوفاالوفا : ١٣/٤ ، مطبوعه احيا ء الترا ث العربي.))

اےرسول اللہ!اللہ تعالیٰ سے اپنی امت کے لیے بارش مانگ لیس، وو<mark>توہلاک ہوگئے تو آپ ﷺ ان کوخواب میں آئے اور فر مایا کہ عمر کے پاس جا،ان کوسلام کہنا اور خبر دینا کہ ا<mark>ن پربارش برسائی جائے گ</mark>ی۔ گی۔</mark> اں حدیث سے استدلال اس طرح کیا جاتا ہے کہ اس شخص نے آپ ﷺ سے درخواست کی جب کہ آپ برزخ میں ہیں (گویایہ توسل میں مبالغہ ہے جس کا تعلق مسکلہ استشفاع سے ہے ) تواس برنہ حضرت عمر ہے ناکارفر مایا اور نہ کسی صحالی نے ان کے اس فعل کو براجانا۔

اس رو<mark>ایت پر مانعین توسل اعتراض کرتے ہیں کہاس میں خواب دیکھنے والاشخص نامعلوم ہے کہ</mark> پیشخص کون تھااس <mark>کانام کیا تھا</mark>، صحابی تھایا غیر صحابی وغیرہ۔

اس کے جواب میں کہا جاتا ہے کہ خواب دیکھنے والاکوئی نامعلوم تخصنہیں بلکہ وہ ایک سحابی ہیں ہیں جن کی نشاندہی سیف بن عمر نے الفتوح میں کی ہے کہ خواب دیکھنے والے ایک سحابی تھے جن کا نام بلال بن الحارث المرز نی ہے لیکن مانعین اس کورد کرتے ہوئے کہتے ہیں سیف بن عمر ایک ایسا راوی ہے جس پر آئمہ جرح وتعدیل نے شخت نقید کی ہے بلکہ بعض نے اس کے بارے میں کہا ہے کہ وہ واقدی کی طرح جھوٹی اور من گھڑتے میں گھڑتے تھے۔

سیجھتے تھے ورنہ حضرت عمر رہاں پرضر ورا نکار فرماتے اوراس کی اس کاروائی پراس کی تغلیط کرتے۔
اسی طرح اس حدیث میں قائلین اور مانعین دونوں کے لیے بحث کی کافی گنجائش ہے۔ نیز دونوں فریق اس وصیح ثابت کرنے کی کوشش کرتا ہے اور کسی نے اس کو کمزوراورنا قابل اعتبار بنانے کی زور آزمائی کی ہے۔لیکن معلوم یہ ہوتا ہے کہ جس طرح اس حدیث کو بالکا صیح اور بے غبار ثابت کرنا سخت مشکل ہے اس طرح یہ بھی آسان نہیں کہ اس کو ایسا کمزوراورنا قابل اعتبار ثابت کرنا سخت مشکل ہے اس طرح یہ بھی آسان نہیں کہ اس کو ایسا کمزوراورنا قابل اعتبار ثابت کرے بالکل مستر دکیا جائے۔واللہ اعلم۔

(۴): اورسنن الداری میں حضرت ابوالجوزاء ﷺ سے روایت ہے کہ مدینہ منورہ کے لوگوں نے حضرت عائشہرضی اللّٰہ عنہا سے شکایت کرکے اس کاعلاج دریافت کیا:

((فقالت انظر واقبرالنبی صلی الله علیه واله وسلم فاجعلوامنه کواالی السماحتی لا یکون بینه و بین السماء سقف ففعلوا فمطراحتی لا یکون بنت العشب وسمنت الابل حتی تفقت من الشحم فسمی عام الفتق. (رواه الدرامی مشکوة ،باب الکرامات ۱) پس عائشه رضی الله عنها نے فرمایا که نبی کی قیر مبارک کو دیکھ کر آسمان کی طرف روشن دان بنا۔ یہاں تک کداس قبراور آسمان کے درمیان چیت ( تجاب ) ندرہ اوگوں نے ایباہی کیاسوان پر بہت بارش برسائی گئی یہاں تک کہ گھاس اگی اور اونٹ موٹے ہو گئے اور چر بی سے پھول گئے تو اس سال کانام فتق رکھا گیا۔ اس واقعہ میں آپ بی کے توسل میں مبالغہ کی وجہ سے بیسب پچھ کیا۔ جیسا کہ شخ عبدالحق اضعت اللمعات میں لکھتے ہیں:

'' كه درحقيقت استشقا واستشفاع ست بذاتِ شريف وكشف قبر مب<mark>الغه است</mark> درآن ـ'' (اشعت اللمعات كتاب الفتن باب الكرامات الفصل الثالث)

إسنن الدرامي جاول صمطبوعه نشرالسنته ملتان ياكستان

لیمنی حقیقت میں بیاستسقاءاور ذات شریف پرتوسل کرنا ہے اور قبر (کی طرف اوپر سے کھڑ کی ) کھولنا توسل میں مبالغہ کے لیے ہے۔

اسی طرح ملاعلی قاریؓ نے بھی مشکوۃ کی شرح مرقات میں لکھا ہے۔(دیکھئے مرقات:۱۳۲/۱۱، مطبوعہ مکتبہ ام<mark>د دیمانان</mark> پاکستان)

منکرین توسل اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ پہلے تواس حدیث کی سند پر تنقید موجود ہے۔ اگر اس کی سند کو معتبر بھی تشکیم کیا جائے پھر بھی اس سے قولی توسل ( یعنی زبانی یوں کہنا کہ نبی کریم ﷺ کے طفیل ہم پر بارش نازل فرماد ہے ) ثابت کرنا صحیح نہیں ۔ قاملین توسل کا جواب اوپر گزر چکا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ایسا کرنا توسل میں مبالغہ ہے۔ واللہ اعلم ۔

(۵): حضرت فاطمه بن اسدر ضی الله عنها (جوحضرت علی کی والدہ بیں) کی وفات پر حضور ﷺ وہاں تشریف کے اور ان کے سر ہانے بیٹھ کر فر مایا: '' ماں! الله تعالیٰ تجھ پررتم فر مائے۔'' اس حدیث میں ہے کہ آ گے حضور ﷺ نے بید عاکی:

((الله الذي يحيى ويميت وهو حى لا يموث اغفر لامى فاطمه بنت الاسد ولقنها حجتها ووسع عليها مدخلها بحق نبيك والانبيا قبلي فانك ارحم الراحمين.))

''الله تعالی وہ ذات ہے جوجلاتا ہے اور مارتا ہے وہ زندہ ہے بھی نہیں مرتا۔اے اللہ! بخش دے میری ماں فاطمہ بنت اسدکواس کو جت تلقین فر مااور فراخ کر دے اس کی قبر تیرے نبی کھے کے قت کے ذریعہ اور جوانبیا علیہم السلام مجھ سے پہلے گزر چکے ہیں (ان کے حق کے طفیل) بے شک آپ ہی ارحم الرحمین (سب سے زیادہ رحم کرنے والے) ہیں۔ ل' (رواہ الطبرانی فی الکبیر والاوسط)

لي قبال الهيشمي رحمه الله وفيه روح بن صلاح وثقه ابن حبان والحاكم و فيه ضعف بقيه رجاله رجال الصحيح. (مجمح الزوائد:٩/٤٥٧)

اس کے جواب میں کہا گیا ہے کہ بیحدیث ضعیف ہے، اس پراستدلال کرناصیح نہیں۔

(۲): حضرت عثمان بن حنیف کی روایت جومتعدد کتابوں میں موجود ہے اور امام ترمذی کے نے بھی اسے قبل کیا ہے ، ایسی ہے۔

ایک نابینا تخص نمی کریم کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کی کہ حضرت آپ دعافر مائیں کہ اللہ تعالی مجھ کو عافیت دے اور بینائی دے۔ آپ کی نے فر مایا کہ اگر چاہے تو دعا کروں اگر چاہے تو صبر کرلے اور صبر ہی تیرے لیے بہتر ہے۔ اس لیے اس نے کہا کہ حضرت آپ دعا کیجئے۔ آپ کی نے اسے تکم دیا کہ اچھی طرح وضوء کر سے اور بیدعا کرے:

((اللهم انى اسئلك واترجه اليك بنبيك محمد نبى الرحمة انى توجهت بك إلى ربى فى حاجتى هذه لتقضى لى اللهم فشفّعه فيّ.)) (رواه الترمذي فى ابواب الدعوات وقال هذا حديث حسن غريب)

''اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف تیرے نبی مجمد بھار حمت والے نبی بھے کے وسیلہ سے متوجہ ہوتا ہوں تا کہ وسیلہ سے متوجہ ہوتا ہوں تا کہ میری بیہ حاجت پوری کی جائے (اے اللہ) آپ میرے بارے میں حضور بھی کی شفاعت کو قبول فرمائیں۔''

اس حدیث کے جواب میں منکرین توسل کی طرف سے بیکہا گیا ہے کہ اس میں درخواست اللہ تبارک و تعالیٰ ہی سے ہے کہ میرے قق میں حضور ﷺ کی دعا اور شفاعت کو قبول فرماویں، حدیث کے الفاظ میں صراحة موجود ہے:''فشف عدہ فی''یعنی اے اللہ! توان کی شفاعت میرے بارے میں قبول فرما۔ تو یہاں رسول اللہ ﷺ کی دعا پر توسل ہے۔ ذات مبارک ﷺ پر تو یہاں توسل ثابت نہیں ہو سکتا۔ قالمیں توسل نے اس کے متعدد جوابات دیئے ہیں۔ یہاں دوہی کو تقل کیا جاتا ہے۔

اول اگریہاں صرف دعا کی قبولیت کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے درخواست تھی لیعنی صرف آپ ﷺ کی دعا کی قبولیت کے بارے میں توسل مقصود تھا تو آپ ﷺ نے اتنی کمبی دعا کیوں تعلیم فر مائی جس میں توسل بالد ّ ات کی بھی تصریح موجود ہے۔ آپ ﷺ نے یہ بھی تعلیم فر مایا:

((واتوجه اليك بنبيك محمد نبي الرحمة ل ))

''اورتیری طرف تیرے نبی تحد ﷺ جونبی رحمت ہیں کے وسیلہ سے متوجہ ہوتا ہوں۔''

پی توسل بالذات بہاں صراحة موجود ہے' فشفع فی ''سے توبی ثابت ہوتا ہے کہ آپ ہی کا ذات بابرکت پر توسل کے ساتھ ساتھ بید دعا بھی ما گی کہ:''اے اللہ حضور کی شفاعت ہمارے تق میں قبول فرما۔''بہر کیف حدیث شریف میں ذات مبارک کی پر توسل واضح موجود ہے دوسرا جواب بید دیا گیا ہے کہ اگر مراد صرف آپ کی دعا پر توسل کرنا ہوتا تو اس حدیث شریف کے راوی عثمان بن حنیف کے ذیا ہے کہ اگر مراد صرف آپ کے دنیا ہے تشریف لے جانے کے بعداوروں کو تعلیم نہ کی ہوتی ہے۔ کیونکہ سے حدیث کا راوی حدیث شریف کا معنی اور مطلب دوسروں سے بہتر طور پر جانتا ہے۔خصوصاً جبکہ بات بھی سیدھی سادی ہے اس میں کوئی خاص پھیدگی فی ہو۔ چنانچ طرانی مجم کم بیر میں نقل کرتے ہیں جبکہ بات بھی سیدھی سادی ہے اس میں کوئی خاص پھیدگی فی ہو۔ چنانچ طرانی مجم کم بیر میں نقل کرتے ہیں

ا اس کے جواب میں منکرین توسل کہتے ہیں کہ اس سے مراویہ ہے کہ تیری طرف تیرے نی ﷺ جونی رحمت ہیں دعا کے وسیلہ اور ذر لیعہ سے متوجہ ہوتا ہوں اس لیے آخر میں بول درخواست کی کہ:''اے اللہ! تو ان کی شفاعت اور دعا میرے ق میں قبول فرما۔

ع منکرین توسل اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ اگر اس حدیث کو تیج بھی تسلیم کرلیا جائے تو بھی یہ حضرت عثمان بن حنیف کا بی اجتہاد ہے کہ انہوں نے اس سے یہی سمجھا اور دوسروں کواس کی تعلیم کی۔ ورنہ حدیث میں تو ''فشف عه فی '' کے الفاظ اس بات کی وضاحت کیلئے کافی ہیں کہ یہاں مراداس سے بیتھا کہ وہ اللہ تعالی سے بیدتھا کہ وہ اللہ تعالی سے بیدرخواست کرے کہ اے اللہ تو میں حضور کی شفاعت اور دعا قبول فرما۔
سما ورقائلین اس کے جواب میں یوں فرماتے ہیں۔ جیسا کہ آگے آر ہاہے۔

کہ ایک شخص حضرت عثمان کے پاس ایک (ضروری) کام کے سلسلہ میں آیا جایا کرتا تھا۔ حضرت عثمان بن عفان خلیفہ راشد (بوجہ مصروفیت) نہ اس کی طرف توجہ فرماتے اور نہ اس کی حاجت براری کرتے۔ و شخص حضرت عثمان بن حنیف سے ملااور اپنی (حاجت) کی شکایت کی:

((فقال عثمان بن حنيف ايت الميضا فتوضأتم ايت المسجد فصل فيه ركعتين ثم قل الله مانى اسئلك واتوجه اليك بنبينا محمد صلى الله عليه واله وسلم نبى الرحمة.) (الحديث)

''عثان بن حنیف بن الله تخص سے کہاوضو کی جگہ جا کروضو کر پھر مسجد میں جا کر دور کعت نفل نماز پڑھاور یہ دعا کرا ہے اللہ! تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں اپنے نبی حضرت مجمد ﷺ (یعنی) نبی رحمت کے وسیلہ ہے۔''

اسی طرح فدکورہ بالا حدیث کی پوری وعاان کو بتائی اورانہوں نے اسی طرح کیا۔ روایت کے آخر میں ہے کہ اس دعا کی برکت سے حضرت عثمان کے خان کی تعظیم و تکریم کی اوراس کا کام بھی کردیا۔

امام طبرانی نے اس حدیث کوضیح کہا ہے اور علامہ منڈری نے بھی اس روایت کونقل کر کے طبرانی کے اس قول الحدیث ضیح کی تائید کی ہے اور امام بیہ قی نے بھی اس کو دوطریق سے نقل کیا ہے۔ علامہ ابوالحس الیثیمی مجمع الزوائد میں اس حدیث شریف کونقل کر کے اس کی صحت کا گویا اقرار کرتے ہیں لے۔

یوافعہ آپ بھی کے بعد حضرت عثمان کی خلافت کے عہد کا واقعہ ہے واس پرنہ کسی صحابی نہ خودخلیفہ راشد حضرت عثمان کی خلافت کے عہد کا واقعہ ہے داس پرنہ کسی صحابی نہ خودخلیفہ راشد حضرت عثمان کی خلافت کے عہد کا واقعہ ہے داس پرنہ کسی صحابی نہ خودخلیفہ ماشد حضرت عثمان کی میں بلائسی نگیر ہوتا رہا۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین میں بلائسی نگیر ہوتا رہا۔

۱ - وقال الطبراني عقبه الحديث صحيح بعد ذكر طرقه التي روى بها. (مجمع الزوائد: ۲۷۹/۲)

اس کا جواب منکرین توسل کی طرف سے یوں دیا جاتا ہے کہ خلیفہ ارشد حضرت عثمان بن عفان کی کواس توسل کرنے دعا ما تگی ہے۔ بلکہ دعا ما نگ کرحاضر ہوئے۔ انہوں نے اس کا کام کردیا تو اس سے بیہ کہاں ثابت ہے کہ اس شخص کے اس ما نگ کرحاضر ہوئے۔ انہوں نے اس کا کام کردیا تو اس سے بیہ کہاں ثابت ہے کہ اس شخص کے اس مطرح توسل یا جھرت عثمان بن حنیف کے اس توسل کی تعلیم کرنے کی اطلاع یا میر المونین حضرت عثمان بن حضرت عثمان بن حضان کے وہوگئ ہوگئ ہوگ اور انھوں نے ان پر نگیر نہیں فرمائی البتہ حضرت عثمان بن حضرت عثمان بن حضات کے اس سے یہی توسل ہم کے لیا تھا اس لیے انہوں نے دوسروں کو بھی تعلیم کی۔

اسی طرح اس کے جواز اور عدم جواز پر مذاہب اربعہ کے اور دیگر متأخرین علماء نے بہت طویل بحثیں کی ہیں کی ہیں لیکن یہاں صرف علامہ شوکانی جواہل حدیث (غیر مقلدین) کے امام سمجھے جاتے ہیں اور حافظ ابن تیمیہ کے معتقدین بھی ان کو جھٹ کہتے ہیں۔ انہی سے پچھقل کرنے پراکتفا کیا جاتا ہے۔ وہ کلھتے ہیں:

'' یہ بالکل واضح ہے کہ نبی کریم ﷺ کوآپ کی زندگی میں وسیلہ بنانا اورآپ ﷺ کے انتقال کے بعد دوسر بے بزرگوں کو وسیلہ بنانا صحابہ کرام ﷺ کے اجماع سکوتی سے ثابت ہے۔ کیونکہ حضرت عمر فاروق ﷺ نے حضرت عباس ﷺ کو وسیلہ بنایا تو کسی صحابی نے بھی اس کا خلاف نہیں کیا۔ میر بے خیال میں جواز توسل نبی کریم ﷺ سے خصوص کر دینا جیسا کہ عزالدین (ابو محمد عبدالسلام) کو وہم ہوا ہے اس میں جواز توسل نبی کریم ﷺ سے خصوص کر دینا جیسا کہ عزالدین (ابو محمد عبدالسلام) کو وہم مواہم کا کو کئی وجہٰ ہیں۔ پہلے تو وہی صحابہ کا اجماع جس سے ہم مطلع کر چکے کی کوئی وجہٰ ہیں۔ اس عدم تخصیص کی دودلیلیں ہیں۔ پہلے تو وہی صحابہ کا اجماع جس سے ہم مطلع کر چکے

ایبهال بیہ بات ملحوظ رہے کہ حضرت مالک الدار حازن عمر کی روایت پر یہی اعتراض نہیں ہوسکتا کیونکہ وہال مالک الدارخودات شخص کی آمداور حضرت عمر کواپنی حالت بیان کرناروایت کرتے ہیں تو وہاں حضرت عمر کواطلاع ثابت ہوسکتی ہے اوران کا نگیرنہ کرنامعنی رکھتا ہے لیکن یہال خلیف ارشد حضرت عثمان کواطلاع کے ثبوت کے بغیران کے نگیرنہ کرنے کا کوئی معنی اوروزن نہیں ۔ واللہ اعلم ہیں اور دوسری دلیل ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں ارباب فضل اور کمال کو بطور وسیلہ پیش کرنے کا دراصل ہے مطلب ہے کہ ان کے اعمالِ صالحہ اور کمالات کو وسیلہ بنایا ہے کیونکہ کوئی شخص وسیلہ بننے کے قابل ہی تب ہوتا ہے جبہ وہ اعمالِ صالحہ کرے تو گویا جب کوئی شخص یوں کہے کہ اے اللہ! میں فلاں صاحبِ کمال کو تیرے دربار میں وسیلہ پیش کرتا ہوں۔ تو اس کا وسیلہ بننا بلحاظ کمال کے ہوگا اور نیک عمل کو وسیلہ بنانا حدیث سے ثابت ہے جیسا مسلم و بخاری وغیرہ میں موجود ہے کہ نی کریم بھی نے ان تینوں شخصوں کا قصہ بیان کیا جو غار میں تھے اور غار کے منہ پر پھر آگیا تھا۔ ان میں سے ہرا کی نے اپنی ہڑئے کمل کو وسیلہ بنایا اور پھر غار ہے ہے گیا۔ تو اگر اعمالِ صالحہ سے تو سل نا جائز ہوتا یا شرک ہوتا جس طرح عزالہ بین وغیرہ شخت گیرلوگ کہتے ہیں تو اللہ تعالی ان تینوں آ دمیوں کی دعا قبول نہ کرتے اور نبی کر یم بھی ان کا قصہ بیان کرنے کے بعد ان کے فعلی تو سل کو ضرور زنا جائز قرار دیتے ( قاضی مرحوم کو سال کو ثابت کرے اب منکرین تو سل کے دلائل کا جواب دیتے ہیں ) اور فرماتے ہیں کہ جب واضح ہوگیا کہ تو سل کو ثابت کرے اب منکرین تو سل کے دلائل کا جواب دیتے ہیں ) اور فرماتے ہیں کہ جب واضح ہوگیا کہ تو سل کو تاب کرتے ہیں مثلاً:

﴿ ما نعبد هم إلا لِيقرِبونا إلى اللهِ زلفي اور فلا تدعوا مع اللهِ احدا ﴿ اور ﴿ له دعو الحقِ ط والذِين يدعون مِن دونِه لا يستجِيبون لهم بِشي ﴾

ہمارے دعویٰ جواز توسل بالنبی والصالحین کے لیے مصرفہیں بلکداگران آیات کوامتناع توسل کے پیش کیاجائے گا تو یوں کہا جائے گا کوکی نزع اورا متناع توسل سے بدرالائل بالکل اجنبی ہیں کیونکہ مشرکوں کے اس قول سے کہ رہما نعبد ھم .... کواف واضح ہے کہ مشرک قرب الہی حاصل کرنے کے لیے بتوں کی عبادت کیا کرتے تھے۔ جو محض بزرگ کو وسیلہ بنا تا ہے وہ اس کی عبادت نہیں کرتا ۔ بلکہ یہ بھے کر کہ خدا کے دربار میں اس کی عزت ہے اس کو وسیلہ بنا تا ہے۔ اسی طرح یہ آیت و فسلا سیاس کے نہیں کہ تدعوا مع الله .... کی جواز توسل کی خلاف نہیں کیونکہ اس میں توصرف یوں کہا گیا ہے کہ خدا کے تدعوا مع الله میں ہواز توسل کی خلاف نہیں کیونکہ اس میں توصرف یوں کہا گیا ہے کہ خدا کے

ساتھ کسی دوسر ہے کونہ پکارواور یوں نہ کہو' ہے اللہ یا فلاں ''اور جو کسی بزرگ کو وسیلہ بناتا ہے وہ صرف اللہ کو پکارتا ہے ہاں اللہ کے کسی نیک بندہ کو بوجہ کمال وسیلہ بنانا ہے جس طرح ان غاروا لے تین اشخاص نے اپنے نیک اعمال کو وسیلہ بنایا تھا اور اسی طرح ہیآ یت ﴿والسندین یدعون من دونه .... ﴾ جواز توسل کے خلاف نہیں کیونکہ شرک تو ان کو بلاتے تھے جوان کی سنتے نہیں تھے اور خدا کو جوان کی سنتا ہے، اس کو نہیں بلاتے لیکن کسی بزرگ کو وسیلہ بنانے والا تو صرف اللہ کو بلاتا ہے کسی دوسرے کو نہیں بلاتا۔ ہمارے سابق کلام سے منکرین توسل کے تمام دلائل کی بھی قلعی کھل جاتی ہے اور یہ معلوم ہوجاتا ہے کہ ان کے دلائل کو منع توسل سے دورکا واسط نہیں۔ مثلا ان کا بیاستدلال کہ:

پوم لا تملك نفس كنفس ولامر يومئذ لله ..... بجوازتوسل كے منافى نهيں۔ كيول كه اس آيت ميں صرف بيه بيان مور با ہے كه قيامت كوسب اختيارات الله كو موں گے اور كسى دوسر كوكوئى اختيار نهيں ہوگا كيكن جو خص كمسى بزرگ كو وسيله بنا تا ہے اس كا تو بھى يەعقىده نهيں ہوتا كه بيه بزرگ اختيارات اخروى ميں خدا كاشريك ہے جو يعقيده ركھ كه غير الله كوام آخرت ميں كچھا ختيار ہے، اس كو تو ہم بھى گمراہ سمجھتے ہيں كيكن متوسلين كا ہم گر بين عقيده نهيں ہوتا ۔ اسى طرح مكرين توسل كا آيت:

﴿ليس لك من الامر شي ﴾ اورآيت ﴿قل لا املك لنفسى نفعاو لا ضرّا ﴾ ت استدلال كرناغلط ہے۔

کیونکہ ان آیتوں میں تو اس کی تصریح ہور ہی ہے کہ نبی کریم کو امر اللہ میں کوئی دخل نہیں ہوگا اور یہ کہ نبی کریم کی خوام راللہ میں کوئی دخل نہیں ہوگا اور یہ کہ نبی کریم کی جب اپنے نفع ونقصان کے ما لک نہیں تو دوسرے کے نفع ونقصان کس طرح ما لک ہوسکتے ہیں لیکن کسی نبی ، ولی بیا عالم کے توسل کے عدم جواز میں ان آیتوں کا کیا دخل متوسل کا تو یہ عقیدہ نہیں ہوتا کہ غیر اللہ کوامر آخرت یا نفع ونقصان میں کوئی اختیار ہے، توسل کا انکار نبی کریم کی گئی ک

اوریباں بیشبہ بھی بالکل غلط ہے کہ (معاذ اللہ) جس شخص کے ذریعہ توسل کیا جاتا ہے اس کا رشبہ یا شان اللہ تعالیٰ سے زیادہ نظر آتا ہے یا اس کا اس پر کوئی زوروجر چل سکتا ہے۔ بیصرف ایک وہم ہے ہرمسلمان کا بیعقیدہ ہوتا ہے کہ جن حضرات کے وسیلہ سے دعاما گی جاتی ہے وہ اللہ تعالیٰ کے نیک و مقرب بندے ہوتے ہیں اور ان سے محبت وتعلق:

الله فان رحمة الله قريب من المحسنين ﴿ بِشَكَ الله كَارِحِت مُحسنين عَرْيب مِن المحسنين ﴾ ' بِشَكَ الله كَارِحِت مُحسنين عن تريب عن المحسنين بني كما عن الله فلال مقبول بنده ير جورحت باس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده ير جورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده ير جورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده ير جورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده ير جورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده ير جورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده يورحت ہے اس كے توسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله فلال مقبول بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے الله مقبول بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں اور يہاں وہ ان الفاظ سے دعا كرتا ہوں الله بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں الله بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں الله بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں الله بنده يورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں الله بنده يورحت ہے دورحت ہے اس كوسل سے دعا كرتا ہوں ہورحت ہے دورحت ہے دورحت

پوشیدہ تعلق و محبت کا اظہار کرتا ہے جس میں نہ کوئی خطرہ ہوسکتا ہے نہ نہ کورہ بالا شبہ کیا جا سکتا ہے۔

بلکہ توسل بالاعمال جو بالا جماع جائز ہے اور توسل بالشخص میں کوئی خاص فرق نہیں ہے اور ان کے درمیان بیزنائ لفظی معلوم ہوتا ہے کیونکہ جو حضرات انبیاء اورصالحین کے توسل سے دعا کے قائل بیں ان کی مراد میں گرنہیں کہ وہ ان شخصیتوں کو (العیاذ باللہ) ان کے اوصاف کمالیہ اور ان کی دین خدمات وغیرہ سے الگ کر کے توسل کرتے ہیں بلکہ ان کی وین خدمات اور خداداد خوبیاں پیش نظر رہتی بیں۔صالحین پر ان کے نیک کا موں کی برکت سے اللہ کی رحمتیں برستی ہیں۔ ان کے ساتھ محبت ان کی دین کی خاطر عظیم قربانیوں کی وجہ سے کی جاتی ہے۔ ان حضرات کے ساتھ یہ محبت اور تعلق بذات خود ایک پوشیدہ نیک عمل ہو جاتی ہو ان حضرات کے ساتھ ہو جاتی ہو اور ان حضرات کے توسل سے اللہ سے سوال کیا جاتا ہے گویا توسل بالاعمال اور توسل بالاشخاص اکٹھے ہو جاتے ہیں اور یہ مسئلہ بلا نزاع جائز ہوسکتا ہے اور اس بات کے حضرت حافظ ابن تیمیہ بھی قائل ہیں چنانچہ وہ بحق فلاں کے ذریعے سوال کرنے کے ختف اسباب بیان کر سے ہو ختیق کرتے ہیں:

فيحمل قول القائل! اسئلك بنبيك محمد على انه ارادانى با يمانى به و بمحبته واتوسل اليك با يمانى به و بمحبته و نحو ذلك وقد ذكرتم ان هذا جائز بلا نزاع قيل من اراد هذا المعنى لكلام من توسل اراد هذا المعنى لكلام من توسل بالنبى صلى الله عليه وآله وسلم بعد مماته من السلف كما نقل عن بعض الصحاب والتابعين وعن الا مام احمد وغيره كان هذا حسنا و حيئنذ فلا يكون في المسألة نزاع ولكن كثيرا من العوام يطلقون هذا اللفظ ولايريدون هذا المعنى فهولاء الذين انكر عليهم من انكر. (ص: ٢٦ قاعده جليل التوسل والوسيله)

لعنی "اس قول کے کہنے والے: (اے اللہ) میں تجھ سے تیرے نبی محمد ﷺ کے وسیلہ سے سوال کرتا

ہوں۔کواس پرمحمول کیا جائے کہ اس سے اس کی مرادیہ ہے کہ (اے اللہ) میں بچھ سے محمہ ﷺ پرایمان اوران کے ساتھ محبت کے وسیلہ سے سوال کرتا ہوں اوراسی طرح اورکوئی معنی مرادلیا جائے تو آپ کو یاد ہوگا کہ یہ بلانزاع (بلاتفاق) جائز ہے لے اور کہا گیا ہے کہ جس کا یہی مقصد ہوتو وہ بلانزاع صحیح ہے اور (اگر) اسی معنی پران اسلاف کو محمول کیا جائے جنہوں نے آپ ﷺ کے بعد بھی توسل کیا جسیا کہ بعض صحابہ تا بعین اورانا م احمد بن عنبل سے قل کیا گیا ہے تو یہ چھا ہوگا اورالی حالت میں مسلما ختلافی نہیں رہتا ہیں بہت سے عوام اس لفظ کو مطلق ہولتے ہیں اور اس سے یہی معنی مراد نہیں لیتے۔ یہی لوگ ہیں جن برا نکار کرنے والوں نے انکار کیا ہے۔

پس حضرت حافظ یہاں یفر ماتے ہیں کہ عوام یہ الفاظ ویسے ہی (بلا سمجھے ہو جھے) بول دیتے ہیں اوران کی مراداس سے جائز معنی نہیں ہوتا۔ بلاشہ امام ابن تیب نے جو پچھ فرمایا وہ کسی قدر صحیح ہے۔ تاہم اس کا جواب توسل کو مانے والے یہ دے مسلح ہیں کہ قابل غور بات یہ ہے جس شخص پر وہ توسل کرتا ہے۔ اگر اس پر اس کا ایمان نہیں اور اس کے ساتھ (اللہ تعالیٰ کے لیے) تعلق ہی نہیں تو وہ اس پر توسل ہر گرنہیں کرے گا۔ مسلیمہ کد ّ اب یا غلام احمد قادیانی وغیرہ دجّال و کد ّ اب پر کوئی مسلمان توسل نہیں کرتا اور نہ ہی عیسائی ، یہودی یا کسی اور باطل فرقہ کے سربراہ پرتوسل کرتا ہے۔ اگر چہوہ اس کا باپ ہی کیوں نہ ہو۔ باوجود پرری محبت کے وہ ہر گز اس پرتوسل نہیں کرے گا۔ تو یہ بات اس کی دلیل ہے کہ جب وہ دعا میں آپ بھیا یا کسی صالے شخص پرتوسل کرتا ہے تو آپ بھی پرایمان لانے اور آپ کیسا تھ جب وہ دعا میں آپ بھیا یا کسی صالے شخص پرتوسل کرتا ہے۔ اگر چہوہ اس پرتھری نہیں کرتا ۔ تاہم ایک (اللہ تعالیٰ کے لیے) تعلق و حبت کی وجہ سے ہی کرتا ہے۔ اگر چہوہ اس پرتھری نہیں کرتا ۔ تاہم ایک

ایکونکہ جیسا کہ اتباع اور اطاعت رسول اعمال ظاہر ہیں، اسی طرح آپ گیرایمان لانا اور آپ کے ساتھ محبت و تعلق رکھنا باطنی اعمال میں سے ہے چونکہ توسل بالاعمال بالا جماع ج<mark>ائز ہے۔</mark> اسی لیے بیتوسل بالا جماع جائز ہوسکتا ہے۔ بالا جماع جائز ہوسکتا ہے۔ مسلمان سے ظاہری ہے کہ وہ اللہ تعالی اور اس کے رسول کے پرایمان لانے اور ان کے ساتھ عقیدت رکھنے کے طفیل اللہ تعالی سے سوال کرتا ہے اور وہ اپنے ظاہری اعمال کونظر انداز کر کے تواضع اور عبدیت کا ثبوت دیتے ہوئے عرض کرتا ہے کہ اے میرے پرور دگار میر اکوئی عمل ایسانہیں کہ جس کو میں آپ کی بارگاہ عالی میں بیش کر کے اس کے ذریعے سے دعا کروں ۔ البتہ صرف آپ کے رسول کے سے محبت و عقیدت کا تعلق ہے ۔ پس اے اللہ آپ اس تعلق (جوایک قلبی عمل ہے) کی لاج رکھتے ہوئے میری دعا کو قبول فرمائے۔

الغرض توسل بالذات اورتوسل بالاعمال میں کوئی ایسا خاص فرق نہیں۔جس کی وجہ ہے ایک کو دوسرے سے بالکل جدا کرکے پہلے کوشرک اور دوسرے کو جائز قرار دیا جائیا گرتوسل بالاشخاص شرک ہوتا تو حضرت عمر کا حضرت عباس کے ذریعے توسل کرنا (جس سے متنازع فی توسل بھی مراد ہو سکتا ہے ) اورخود آنخضرت کی کا عثمان بن صنیف کی روایت میں نابینا صحابی کوالیمی دعا تلقین کرنا جس میں آپ کے ذریعے توسل کرنے کی کافی گئجائش موجود ہے اور بقول خود ابن تیمیہ بعض صحابہ تا بعین اور میں امروغیرہ کا آپ کے سے توسل کرنا وغیرہ العیافہ باللہ میں بشرک میں داخل ہوگا۔

پھران روایتوں اور مثالوں سے علماء کی اکثریت نے توسل بالذات ہی مرادلیا ہے تو کیا فقہائے کرام صحابہ ﷺ حضرت عمر ﷺ اورخود نبی کریم ﷺ سے بیتو تع ہوسکتی ہے کہ انہوں نے العیاذ باللّٰدامت کی اکثریت کوشرک کے دلدل میں پھنسادیا۔

اسی طرح سے قرآن کی آیت: ﴿ و کانوا مِن قبل یستفتِحون ﴿ مِن قبل کی بہی تقسل کی بہی قسم مراد ہوئی ہیں وواس کی شانِ نزول میں جو دوسری روایات وارد ہوئی ہیں وواس کے متعارض اور مخالف نہیں اور سب اسبابِ نزول یہاں بلاکسی تکلف اور بآسانی جمع ہوسکتے ہیں۔

توالی حالت میں سوچنے کی بات ہے کہ آخراس لے توسل میں وہ کون سی خرابی ہے جس کے لئے

فقہاء کے اقوال، احادیث اور آثار میں دور دور کی تاویلیں کرنے کی ضرورت پڑے یا ایسی احادیث جن میں تاویل کی گنجائش نہ ہوتو اس کوضعیف یا موضوع ثابت کرنے پریوری طاقت لگادی جائے۔

فی الحقیقت اگر ہم ایسے ہی دور کے احتالات نکالنے لگیس تو شاید شریعت کا کوئی حکم بھی پایہ ثبوت تک نہیں پہنچ سکے گا۔ اسی طرح اگر قرآن مجید کی من مانی تفسیریں شروع ہوجا ئیس تو نہ تو کوئی چیز ناجائز ہوگی اور نہ ہی کوئی قمل شرک سے خالی ہوگا۔

الغرض بیمتناز ع فیہ توسل کوئی شرک نہیں بلکہ اس میں دعائی قبولیت کے ساتھ اور ایک فائدہ بھی ہے وہ یہ کہ نبی کریم ﷺ اور سلف صالحین سے محبت بڑھ جاتی ہے اور محبت ایک ایسی چیز ہے جس کی برکت سے اللہ تعالی مخلوق کے ورمیان محبوب کے فضائل واوصاف محبت کرنے والے میں ، اس کی استعداد کے مطابق منتقل کردیتے ہیں۔ درود شریف کے بارے میں اس آیت مبارک:

﴿إِن الله و ملئِكته يصلون على النبي يايها الذِين امنوا صلوا عليه وسلِّموا تسليما ﴾ كمتعدد فوائداوراسباب مين بيوجه بهى بوستى به كدرود شريف پرُّ صنے سے آپ ﷺ كساتھ تعلق اور محبت مين اضافه بوگا اور يهي محبت درود شريف پرُّ صنے والے كوسب استعداد، والها نه انداز مين، آپ ﷺ كى سچى اتباع پر ڈال سكتا ہے اور شايد يهى وجہ ہے كه مخضرت ﷺ نے بيہ بات امت كوسمجما كى سے، جيسا كه حضرت انس رضى الله عندروايت كرتے بين حضور ﷺ .:

(( لا يؤمن احدكم حتى اكون احب اليه من والده وولده والناس اجمعين.)) دوتم ميں سے وئي مومن نہيں ہوسكتا جب تك كه ميں اس كواس كے باپ اوراس كي اولا داور

ایعنی اس اختلافی توسل جس میں بزرگوں سے مانگنانہیں ہوا کرتا بلکہ براہ راست اللہ تعالیٰ سے دعا کی جاتی ہے۔ البتہ دعا کی قبولیت کی امید سے (اللہ کے سامنے سی صالح کے ساتھ اپنی تعبت وعقیدت پیش کرکے )صالح شخصیت پر توسل کرتا ہے۔

سار \_ لوگول سے زیادہ پیارانہ ہوجاؤں۔' (متفق علیه مشکوۃ کتاب الایمان)

پس محبت بڑھانے کے لیے مختلف ذرائع ہوتے ہیں جیسا کہ آپ ﷺ کی موجودگی میں آپ کے ساتھ ادب واحترام سے ملاقات کرنا اور آپ سے دعال کی درخواست کرنا۔ جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ و لـو انهم إذ ظلمو ااننفسهم جآء وك فاستغفروا لله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابار حِيم ٥ ﴾ (سورة النساآيت:٦٢)

لیمیٰ ''اگروہ لوگ ظلم کر بیٹھتے تھے اپنی جانوں پر ،حاضر ہوتے آپ کے پاس پھر اللہ تعالیٰ سے معافی جاپتے اور رسول اللہ ﷺ معافی جاپتے اور رسول اللہ ﷺ مان کے لیے (اللہ سے ) مغفرت طلب کرتے تو وہ ضرور اللہ کو یاتے ، بہت توبہ قبول کرنے والا ،نہایت رحم کرنے والا ۔''

یہ بات تواتر سے ثابت ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ سے دعا کی درخواست کرتے تھے اور آپ سے نے بھی دعا کے لیے فر مایا ہے۔ حضرت عمر ابن خطاب سے سے روایت ہے کہ میں نے آپ سے سے مرہ کرنے کی اجازت مانگی۔ آپ سے نے اجازت بھی دی اور فر مایا:

((وقال اشركنا يا اخي في دعا ئك ولاتنسنا))

''اے ہمارے چھوٹے بھائی اپنی دعامیں ہمیں شریک <mark>رینا اور ہم</mark> کونہ بھولنا۔

تو (حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ)حضور ﷺ نے ایسا کلمہ فرمایا (ہے)جس کے بدلے میں مجھ کوتمام دنیا بھی خوش نہیں کرسکتی۔(رواہ ابوداودوالتر فدی، مشکوری کتاب الدعوات)

اسی طرح آپ کی عدم موجودگی میں آپ کی کے آثار اور تیر کا <mark>کود کیمنا اوران کی حفاظت</mark> کرنا، آپ کی سے محبت بڑھانے کا سبب بنتی ہے۔ار ثنا دِ بار کی تعالیٰ ہے: ﴿ واتحذوا من مقام ابراهیم مصلی ﴾ ''اور بنالوابرا ہیم علی نبینا وعلیہ الصلوٰ قر والسلام کے کھڑ اہونے کی جگہ کوجائے نماز۔'' مقام ابرا ہیم سے مرادوہ پھر ہے جس پر کھڑے ہوکر حضرت ابرا ہیم علیہ السلام بیت اللہ کی تعمیر کرتے رہے۔ اس پران کے قدم مبارک کے نشان بھی بطور معجزہ پڑ گئے ہیں۔ (دیکھئے بخاری ۲۳ کتاب النفیر)

اس طرح جب بنی امیرائیل کوحضرت طالوت کے بارے میں منجانب اللہ بادشاہ مقرر ہونے میں تر دد ہوا توانہوں نے اپنے پیغیرے کوئی ظاہری حجت طلب کی ۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿وقال لهم نبِيهم (زايت ملكِه ان يا تِيكم التابوت فِيهِ سكِينة مِن ربِكم وبقِي مِما ترك آل موسى وآل هارون ﴾ (البقره:٢٣٨)

''ان کے نبی نے ان سے کہا کہاں (طالوت) کی بادشاہی کی نشانی ہے ہے کہ (جومقد س صندوق تم کھو چکے ہو) وہ صندوق تمہارے پاس (واپس) آئیگا۔اس میں تسلی (کا سامان) ہوگا تمہارے رب کی طرف سے اور اس میں بچی ہوئی چیزیں ہیں جنہیں چھوڑ گئی ہے موسی اور ہارون (علیہاالسلام) کی اولاد۔'' اللہ ہی ان آیات کے اسرار اور حکمتوں کوخوب جانتا ہے۔ پھر بھی اس میں ایک حکمت ہے دکھائی دیتی ہے کہ انبیاعیہ مالسلام کے آثار ونشانات دیکھ کران کی خداد اوصفات اور کمالات اور دینی خدمات سامنے آتی ہیں ان سے تعلق اور محبت مضبوط تر ہوجا تا ہے ان کی صدافت اور تھانیت پریفین بڑھ جاتا ہے۔ پس اس طرح آب بھی کے آثار وتبر کات کور کھا گیا اور آپ نے اس پرکوئی انکار نہیں فرمایا۔

را):۔امام نسائی طلق بن علی ہے۔۔۔ روایت کرتے ہیں کہ ہم حضور کی خدمت میں وفد بن کر حاضر ہوئے۔ ہم نے آپ کی خدمت میں وفد بن کر حاضر ہوئے۔ ہم نے آپ کی کے ہاتھ مبارک پر بیعت کی اور آپ کے ساتھ نماز پڑھی اور آپ کو خبر دی کہ ہمارے علاقے میں (نصار کی کی )ایک عبادت گاہ ہے۔ ہم نے آپ کے وضوء سے بچاہوایا نی ما نگا۔ آپ کی نے یانی منگوایا۔

((فتوض وتمضض ثم صبه لنا في ادواة وامرنا فقال اخرجوا فاذا اتيتم ارضكم فاكسروا بيعتكم وانضحوا مكانها بهذا الما واتخذوها مسجدا قلنا ان البلد بعيد والحرّ شديد والما ينشف فقال مدّوه من الماء فانه لا يزيده الاطيبا.)) (رواه النسائي ،مشكوة باب المساجد)

'' پس وضوء فرمایا ورمند میں پانی ڈالاکلی کی ، پھراس کو ہمارے لیے ایک چھاگل میں ڈال دیا اور ہم کو تکم دیا کہ جاجس وقت اپنی زمین کو پہنچو۔ اپنی عبادت گاہ (بیعتہ ) کوتو ٹر ڈالواوراس کی جگہ پریہی پانی چھڑکواوراس کو مسجد بنالوں ہم نے عرض کیا کہ شہر دور ہے اور گرمی سخت ہے پانی خشک ہوجائے گا۔ فرمایا اس میں اور پانی ڈالو) (اس لیے کہ) وہ اس کی برکت کوزیادہ کردے گا۔'

(۲): بخاری اورمسلم میں ابو بخیفہ ہے ہے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا، آپ مکہ میں ابطح میں تھے۔ چیڑے کے ایک سرخ خیمے میں تشریف فر ماتھے اور میں نے بلال کو دیکھا کہ انہوں نے آپ ﷺ سے بچا ہوایا نی لیا اور :

((ورايت الناس يبتد رون ذالك الوضوء فمن اصاب منه شيئا تمسح به ومن لم يصب منه اخذ من بلل يد صاحبه))(متفق عليه مشكوة باب الستر)

''میں نے لوگوں کودیکھا،جلدی جلدی لیتے تھاس <mark>پانی کو،ج</mark>س کومل جاتا،اپنے بدن پرمل لیتا اورجس کو نہ ملتا اپنے ساتھی کے ہاتھ سے تری لے لیتا (اوراپنے بدن پرمل لیتا)۔''

پس بعض اوقات حضور ﷺ نودا پنے آٹاراور تبرکات اپنے فدایئن محابہ ہی پر تقسیم بھی کردیتے تھے۔ (۳):امام تر مذی حضرت کبیثہ رضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ:

((دخل على رسول الله وَيُنْكُمُ فشرب من في قربة معلقة قائماً فقمت الى فيها فقطعته.))(سنن ترمذي ابواب الاشربته وقالا هذا حديث حسن غريب صحيح)

''آپ ﷺ میرے پاس تشریف لائے آپ نے لکی ہوئی مشک کے منہ سے کھڑے ہوکر پانی پیا میں نے (فورا) کھڑے ہوکرمشک کا منہ (جہاں آپ ﷺ کا منہ مبارک لگاتھا) کا ٹ لیا۔

( P): بخاری ومسلم میں حضرت انس ایس سے روایت ہے:

((ان النبي صلى الله عليه وسلم اتى منى فاتى الجمرة فرماها ثم اتى منزله بمنى ونحر نسكه ثم دعا بالحلاق وناول الحالق شقه الايمن فحلقه ثم دعا ابى طلحة الانصارى فاعطاه اياه ثم ناول الشق الايسر فقال احلق فحلقه فاعطاه ابى طلحة فقال اقسم بين الناس.))(متفق عليه مشكو ةباب الحلق)

کہ" نبی کریم شمنی آئے اور جمرہ کے پاس آ کراس پر کنکر مارے۔ پھرمنی میں اپنے مکان میں آئے۔ پھر سرمونڈ سنے والے کو بلاپا۔ آپنے سرکا دایاں حصہ اس کے آگے کیا۔ پھر ابوطلحہ انصاری شاکو بلایا اور ان کو وہ بال دیئے۔ پھر (سرکا) بایاں حصہ آگے کیا اور فر مایا اس کومونڈ دو۔وہ بال بھی ابوطلحہ شکودے دیے اور فر مایا اس کولوگوں میں تقسیم کردو۔

(۵) بمسلم شریف کی صحیح حدیث میں ہے کہ اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ نہوں نے کسروانی طیلسان کا جبہ نکالا۔ جس کے گریبان اور جا کول پر ریشم کا کیڑا لگا ہوا تھا۔ کہنے لگیس میہ رسول اللہ کا جبہ ہے جو کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے پاس تھاجب وہ وفات پا گئیں تو میں نے لیا:

((و کان المنبی صلی اللہ علیہ وسلم یلبسہا و نحن نغلسہا للمرضی نستشفی بھا۔))(رواہ مسلم ،مشکوۃ کتاب اللباس)

''اورنی اس کیڑے کو پہنا کرتے تھے اور ہم بیاروں کے لیے ا<mark>س کو دھو</mark>تے ہیں اوراس کے ذریعے شفاطلب کرتے ہیں۔''

(۲): اسی طرح امام بخاری حضرت عثمان بن عبدالله بن موہب اسے روایت نقل کرتے ہیں

#### كەمىرے گھر دالوں نے مجھاليك پيالەدے كرام سلمەرضى اللەعنهاكے پاس بھيجا:

((وكان اذا اصاب الانسان عين او شئى بعث اليها مخضبته فاخرجت من شعر رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانت تمسكه في جلجل من فضة فخضخضته له فشرب منه قال فاطلعت في الجلجل فرايت شعرات حمراء.))(رواه البخارى والرقى مشكوة كتاب الطب)

''اور جب کسی کونظر لگ جاتی یا کوئی تکلیف ہوتی وہ بڑا پیالدان کے پاس بھیجتا۔وہ (امسلمہ) رسول اللہ ﷺ کے بال مبارک نکالتیں انہوں نے انہیں چا ندی کی خول میں رکھا ہوا تھا وہ اس پیالہ میں اس کو ہلاتی پھروہ اسے پی لیتا (عثان بن عبداللہ) فرماتے ہیں کہ میں نےخول میں جھا نک کرد یکھا اس میں چندا یک سرخ بال تھے۔''

اس قتم کے واقعات کی کافی تعداد کتب احادیث میں موجود ہے۔ اب یہاں اس کے سوااور کیا مراد ہو عتی ہے کہ آپ ﷺ سے تعلق اور محبت سے اظہار کے ذریعے ، اللہ تعالی کے حضور میں آپ ﷺ کے موئے مبارک وغیرہ کے طفیل تبرک حاصل کرتے یا اللہ تعالی سے شفایا بی کی امید پر اِن آ ثار کے ذریعے گویا عملی توسل کرتے اس حدیث شریف میں تصریح بھی موجود ہے۔

(2): امام بخاریؓ وسلمؓ نے امسلیم رضی الله عنها سے روایت کیا ہے کہ رسول الله ﷺ میرے پاس تشریف لاتے اور میرے ہاں قیلولہ فرماتے تھے۔ میں آپ کے لیے چمڑے کا بچھونا بچھا دیتی۔ آپ اس برسوتے تھے:

((وكان كثير العرق فكانت تجمع عرقه وتجعله في الطيب فقال النبي صلى الله عليه وسلم ما هذا فقلت عرقك نجعله في طيبنا وهو من اطيب الطيب وفي روايته قالت يا رسول الله نرجوا بركته لصيباننا قال اصبت.))(متفق عليه)

"آپ کو بہت پسینہ آتا تھا۔ میں آپ کا پسینہ جمع کرتی تھی اور خوشبو میں ملادیتی۔ نبی کے فرمایا اے امسیم یہ کیا ہے (امسیم) کہنے گیس یہ آپ کا پسینہ ہے ہم اس کوخوشبو میں ملادیتے ہیں اور یہ نہایت عمدہ خوشبو ہے ایک روایت میں یول ہے کہ (امسیم نے) کہا، ہم اپنے بچول کے لیے اس سے برکت کی امیدر کھتے ہیں۔ آپ کے فرمایا تم نے خوب کیا۔''

الغرض آپ کے آ ثارد کیھنے سے آپ کے ساتھ تعلق اور محبت میں اضافہ ہوسکتا ہے اور یہی محبت وتعلق اللہ تعالی کی رحمت کے حصول کا ذریعہ ہے۔ لے

اور مانا جائے اور بیاعتقاد ہو کہ اللہ تعالی جو جاہے وہی ہوگا اور اللہ جل شانہ کومنظور نہ ہوتو اس کا ہونا ناممکن اور محال ہے )اور جو کچھ قائلین ، کتاب وسنت سے پیش کرتے ہیں (اگرچہ اس میں دوسری تفاسیر، تاویلا به اوراحمالات کوزیاده اہمیت اورفوقیت دی جاسکے ) تا ہم عدم تعارض وتقابل کی وجہ سے ان نصوص میں ای طرح توسل کے احتمال کونظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔ پھر بعض صحابہ 🕾 کا اس پڑممل کرنا اور بہت سے جلیل القدرعلماء کااس کے جواز پرتصریح کرنااوراس پیمل کرنااورائمہ متبوعین میں سے سی سےاس کی ممانعت صراحت سے صاف لفظوں میں منقول نہ ہونا بلکہ بعض ائمہ کے قول وفعل سے جواز معلوم ہونا یہ ساری یا تیں الیم ہیں جواس کے جواز کے لیے کافی شافی ہیں لیکن اس کا یہ مطلب بھی نہیں کہا گرکوئی اس طرح توسل کے بغیردعا مائکے تواس کواللہ قبول نہیں فر مائیں گےاور نہ یہ خیال کیا جائے کہا*س طرح توسل کرنے سے ال<mark>ٹد تعال</mark>یٰ کے ذ*مہ بیلازم ہوجا تا ہے ہوہ اس دعا کوقبول فرمائے بلکہاسکی حیثیت صرف جواز کی ہے جس کی مجے دعا کی قبولیت کی امید کی جاتی ہے۔اگرچہ بہتری اس میں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کے ذریعی دعا<mark>ما</mark>نگی جائے یا صاف الفاظ میں اس طرح توسل کریں کہ بااللّٰہ میرا کوئی عمل ایسانہیں جس کومیں آ<mark>ہے کی با</mark>رگاہ میں پیش کر کے اس کے ذریعے سے دعا کروں البتہ آپ کے رسول ﷺ سے محبت وعقیدت ہے۔ پس اے اللہ اس تعلق اوران برایمان لانے کی لاج رکھ کرمیری فلاں حاجت پوری فرما۔ پا گراییا نہ کہیں <mark>صرف پ</mark>وں کہیں کہا ہے جو تعلق وعقیدت ہےاں کے فیل میرافلاں کام پورافر ما،اگر تعلق اور عقیدت کی تصریح نہ بھی کرے تو بھی کوئی مضا نَقهٰ ہیں ،کین نیت میں یہی ہو یااسی طرح اورکوئی جائز <mark>معنی ہوتو ا</mark>س طرح توسل بالا تفاق جائز ہوگا۔البتة اس طرح مطلق توسل ( یعنی یوں کہنا کہا ہے اللہ فلاں <mark>کے طفیل</mark> یا واسطے میرا فلاں کام پورا فرما) کرنے میں حافظ ابن تیمیہ جو پیفرماتے ہیں کہ عوام اس کے جائز معن<mark>ی مرادنمی</mark>ں لیتے ، یہ بات ان کی کسی قدر صحیح ہے۔اگر چہ ایک مسلمان کی اس کے سوااس طرح کہنے سے اور کیا مراد ہوسکتی ہے تاہم





### شرك في الإطاعت!

شرک فی الاطاعت کی حقیقت بیہ ہے کہ اللہ جل شانہ کے سواکسی کی مستقل طور پراطاعت کی جائے یعنی اگریسی کا تھم حکم الہی کے خلاف بھی ہو، پھر بھی اس کے آگے سر سلیم خم کیا جائے ۔ جبیما کہ اللہ تعالی و تبارک کا ارشاد ہے:

﴿ اِتَحَدُوا احبار هم ورهمانهم اربابا مِن دونِ اللهِ ٥ ﴾ (ب٠ آيت: ٣١) دونِ اللهِ ٥ اللهِ ٥ اللهِ ٥ اللهِ ٥ اللهُ ١٠ دُناركها ہے۔ "

اس آیت شریفه کی تفسیر سی تر فرندی میں یوں آئی ہے که حضرت عدی بن حاتم فرماتے ہیں کہ میں نبی کریم بی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ میری گردن میں سونے کی صلیب تھی آپ بی نے فرمایا: اے عدی! اس بت کوا تاریحینکواور میں نے آپ کوسورہ تو بہ کی بیآ بت تلاوت کرتے ہوئے سنا: ﴿ اِسْ خَدُوا احبار هم ور هبانهم اربابا مِن دونِ اللهِ ٥ ﴾ ' کمان اہل کتاب نے اپنے علماءاوررا ہموں کواللہ تعالیٰ کے بجائے اپنا پروردگار بنالیا ہے۔' چنا نچہ آپ بی نے (این آیت کی تفسیر میں ) فرمایا کہ بیلوگ اپنے علماءاوررا ہموں کی پرستش نہیں کرتے تھے کین جب وہ کسی چیز کو طال قرار دیتے تو بیاس کو حلال جمھے اور جب وہ ان برکوئی چیز حرام کردیتے تو وہ لوگ اس کو حرام قرار دیتے۔

معلوم ہوا کہ کسی کی مستقل طور پرشارع یا قانون ساز کی حیثیت ماطاعت کرنا ناجائز اور ممنوع ہے۔ جس طرح اہل کتاب نے حلال وحرام قر اردینے کا مکمل اختیارا پنے علماء اور را ہموں کودے رکھا تھا۔
گر جواطاعت مخلوق کی ہولیکن حکم الٰہی کے ماتحت ہی ہو، وہ اطاعت شرک یا حرام نہیں بلکہ مطلوب اور محمود ہے جیسے فقہاء امت اور ائمہ مجتهدین کی تقلید اور اطاعت ۔ کیونکہ ان حضرات کا فقہ اور اجتہا وقر آن وسنت کے طابع ہوتا ہے۔ یعنی اللہ رب العزت اور نبی کریم ﷺ کے حکم کے ماتحت ہوتا ہے اور بیہ وسنت کے طابع ہوتا ہے۔ اور بیہ

اطاعت عین الله تعالی اوراس کے رسول ﷺ کی اطاعت اورا تباع ہے۔

اس طرح الله تعالیٰ کے احکامات کوچھوڑ کراپنے آباواجداد کی پیروی کرنا بھی حرام اور ممنوع ہے۔ اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے:

﴿ وَإِذَا فِيلَ لَهُمُ اتْبِعُوا مَا انزل الله قالوا بل نتبِع مَا الفينا عليهِ اباء نا اولو كان ابائُهُم لا يعقِلون شيئا ولا يهتدون ٥﴾ (٢٦] يت: ١٤٠)

''اور جب ان سے کہا جاتا ہے ہ اللہ تعالی نے جواحکام نازل فرمائے ہیں ان کی پیروی کروتو وہ کہتے ہیں ۔'ہیں ہم توان با توں کی پیروی کریں گے جن پر ہم نے اپنے باپ دادوں کو پایا ہے (اللہ تعالی فرماتے ہیں ) بھلاا گران کے باپ داداعقل اور ہدایت ندر کھتے ہوں تب بھی۔'

اس آیت مبارکہ سے جس طرح آباوا جداد کی اندھی تقلیداورا تباع کی ندمت ثابت ہوتی ہے۔

اس طرح مخلوق کی جائز اتباع اور تقلید کی شراکط کی نشان دہی بھی ہوگئ ہے۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے باپ

دادوں کی ندموم تقلید کے دوسیب بیان فر مادیئے۔ ایک مید کہ وہ لوگ اللہ تعالیٰ کے نازل کر دہ احکام کو

بر ملارد کر کے آئیس نہ ماننے کا اعلان کرتے ہیں۔ دوسرے بید کہ ان کے آباوا جداد ققل اور ہدایت سے

کورے شے ﴿لایعقِ لون﴾ اور ﴿ ولا یہتدون ﴾ جس سے معلوم ہوا کہ اگر آباوا جداد اور ایک عالم

کمتعلق بیاطمینان ہوجائے کہ اس کے پاس قرآن وسنت کاعلم ہے اور اس کو ققل یعنی درجہ اجتہاد بھی

حاصل ہے (کہ جواحکام قرآن وحدیث میں صراحة نہ ہوں ، ان کو بذر ایجہ احتہاد اور عقل ، نصوص شرعیہ

سے نکال سکتا ہے ) تو ایسے عالم اور مجتمد کی تقلید اور اتباع اللہ شانہ اور اس کے رسول ﷺ کی اتباع اور

قرآن مجید ہی سے اہلِ حق ، اہلِ علم وعقل اور اہلِ رُشد و ہدایت آباء واجداد، باپ دادوں کی پیروی اور اتباع ثابت ہے جسیا کہ یعقوب علیہ السلام نے اپنی وفات کے وقت اپنے بیٹوں کو وصیت

کرتے ہوئے فرمایا کہ: ''تم میرے بعد کس کی عبادت کروگے۔''انہوں نے جواب میں عرض کیا:
﴿ نعبد اِلها واحِدا ﴿ (البقرہ: ١٣٣١) ﴿ نعبد اِلها واحِدا ﴾ (البقرہ: ١٣٣١) ﴿ نعبد اِلها والله عبادت کریں گے آپ کے خدا کی اور آپ کے باپ دادوں کے خدا کی (یعنی ابراہیم، اساعیل اور اسحاق کے خدا کی ) وہ خدا کے وحدہ لائٹریک ہے۔''

اور حضرت يوسف عليه السلام ككلام مين تقليدكي دونون قسمون يعنى ق وباطل كي مثال موجود ب: ها الله وهم بالاخرة هم كافرون واتبعت مِلة اباءِ الراهيم واسمعيل واسحاق ويعقوب (سوره يوسف: ٣٨)

''میں نے اس قوم کی مل<mark>ت و مذہب</mark> کو چھوڑ دیا جواللہ پرایمان نہیں رکھتے اور جوآ خرت کے منکر ہیں اور میں نے پیروی کی اپنے باپ د<mark>ادول یعنی</mark> ابرا ہیم ،اسحاق اور لیتقوب کی ملت اور مذہب کی۔''

اس سے پوری وضاحت کے ساتھ یہ بات ثابت ہوجاتی ہے کہ اللہ جل شاخاوراس کے انبیاء کیم السلام کے مقابلہ میں بے وقوف باپ دادوں کی تقلید حرام اور ممنوع ہے لیکن اگر باپ داداعلم وقل اور رشد و ہدایت پر ہوں تو ان کی ا تباع جائز اور پندیدہ ہے اور اس سے معلوم ہوگیا کہ فقہاء امت اور مجتمدین جن کی بصارت وہ بصیرت ، علم وتقو کی ہر لحاظ سے ایک مسلم حقیقت ہے ، کی تقلید اور ا تباع کرنا جائز ومطلوب ہے اور جولوگ ائمہ مجتمدین کی تقلید کو کا فروں کی تقلید پر منظبق کر کے شرک و کفر قر ار دیتے ہیں وہ سخت ہے اور جولوگ ائمہ مجتمدین کی تقلید کو کا فروں کی تقلید پر منظبق کر کے شرک و کفر قر ار دیتے ہیں وہ سخت غلطی اور جہالت میں مبتلا ہیں ۔ اس موضوع پر حضرت مولا نامفتی تقی عثمانی صاحب دامت بر کا تہم نے اپنی کتاب تعلید کی شرع حشیت میں بہت ہی منصفا نہ بحث کی ہے ۔ اس باب میں حضرت کی کتاب سے کا فی استفادہ کیا گیا ہے ۔

## تقلير كى حقيقت!

دین کی اصل دعوت صرف ایک الله وحده لاشریک کی عبادت واطاعت کی طرف ہے۔ نبی کریم ﷺ کی

اطاعت بھی اس لیے واجب ہے کہ آپ ﷺ نے اپنے اقوال وافعال سے اللہ تعالیٰ کے احکام کی ترجمانی فرمائی ہے، حلال وحرام اور جائز ونا جائز کو واضح فرمایا۔

قرآن وسنت ميں بعض احكام اور باتيں تواليي ہيں جنہيں ہرايك شخص بآسانی سمجھ ليتا،مثلاً:

﴿لا يغتب بعضكم بعضا ﴾ (سورة الحجرات)

''تم میں <mark>سےکوئی</mark> سی کو پیٹھ بیچھے برانہ کیے۔''

معمولی لکھا پڑھا آ دی اورتھوڑی ہی عربی جاننے والا اس آیت کے معنی جان لے گایا مثلا حضور ﷺ

کاارشادہے:

((لا فضل لعربي على عجمي))

يعنٰ '' کسی عربی کوسی عجمی پر کوئ<mark>ی فضیلت</mark> نہیں۔''

یا بیارشاد بھی بالکل آسان اور واش بھی اور اس میں بھی کوئی پیچیدگی یا البھس نہیں کیکن قرآن وسنت کے بہت سے احکام ایسے ہیں جن میں اجمال پایا جاتا ہے۔ کچھ ایسے بھی ہیں جو دوسری آیت یا آنخضرت بھی ہی کی کسی دوسری حدیث سے متعارض نظر آئتے ہیں مثلاً:

(١):﴿ ولمطلَّقَات يتربَّصن بِانفسِهِن ثَلْثَة قروء﴾

''اور جنعورتوں کوطلاق دی گئی ہووہ تین قر وءگز ری<mark>نے تک انتظا</mark>ر کریں گی ۔''

یہ مطلقہ عورت کی عدت کا بیان ہے جس کی مدت تین قروع بیان کی گئی ہے قروء کا لفظ عربی زبان میں حیض (ماہواری) کے لیے بھی ۔اگر پہلام عنی لیا جائے میں حیض (ماہواری) کے لیے بھی ۔اگر پہلام عنی لیا جائے تو یہ مطلب یہ ہوگا کہ تین مرتبہ ایام ماہواری گزر جائیں۔اگر دوسر معنی کیا ہے جائیں تو تین طہر گزرنے پرعدت پوری ہوگی۔اب سوال یہ ہے کہ سمعنی کولیا جائے؟

(۲):حضور هیکاارشاد ہے:

((من كان له امام فقر اةلامام له قرأة))

'' جس شخص کا کوئی امام ہوتو امام کی قرات اس کے لیے بھی قرات بن جائے گی۔''

دوسری طرف آپ عظیای کاارشاد ہے کہ:

((لا صلوالمن يقرأبفاتحة الكتاب))

''جش څخص نے سورہ فاتحہ نہ پڑھی اس کی نمازنہیں ہوگ۔''

اب دونوں حدیث شریف کو دیکھتے ہوئے مید مسئلہ پیدا ہوتا ہے کہ پہلی حدیث شریف کو بنیاد بنا کر دوسری حدیث شریف کو بنیاد بنا کر دوسری حدیث کو دوسری حدیث کو اصل مان کریوں کہیں کہ پہلی حدیث میں قرات میں مراد سور ہُ الفاتحہ کے سواکوئی دوسری سورت ہے اور سورہُ فاتحہ اس سے مشتیٰ ہے؟

اب صاف ظاہر ہے کہ قرآن وحدیث سے احکام نکالنا کوئی آسان کام نہیں اب ایک طریقہ تو یہ ہے کہ ہم اپنی سمجھ کور ہنما بنا کراس شم کے احکام میں فیصلے کرنے لگیں اور دوسرا طریقہ یہ ہوگا کہ ہمارے جلیل القدراسلاف اور بزرگوں نے ان آیات واحادیث کا کیا مطلب لیا ہے۔ ظاہر ہے کہ پہلا طریقہ نہایت خطرناک ہے اور دوسرا طریقہ بہت مختاط ہے۔ یہ بات نا قابل انکار ہے کہ علم وقبم ، تقوی و پر ہیزگاری ، دین و دیانت ، فرکاوت وحافظ کے لحاظ ہے ہم لوگ قرون اولی کے علماء کے سامنے کچھ حیثیت نہیں رکھتے بھر وہ لوگ قرآن وسنت کو ہم سے بہتر بھی سمجھتے تھے کیونکہ نزول قرآن زمانے کے حثیت نہیں رکھتے بھر وہ لوگ قرآن وسنت کو ہم سے بہتر بھی سمجھتے تھے کیونکہ نزول قرآن زمانے کے معاشرت ، طرزِ گفتگو ، قرآن وحدیث کے محملے ہیں منظر اور نزول کے قریب تھے اور اس زمانے کی معاشرت ، طرزِ گفتگو ، قرآن وحدیث کے محملے وقبول کہا جائے گا کہ ماحول سے مکمل واقف تھے۔ اب اگر ہم اپنی سمجھ پر اعتاد کرنے کی بجائے قرآن سنت کے احکام میں اس مطلب ومفہوم کو اختیار کرلیں جو ہماری اسلاف میں سے سی عالم نے سمجھا ہے قویوں کہا جائے گا کہ ہم نے فلاں عالم کی تقلید کی ہے۔

### تقليد كى ضرورت!

یہ بات صاف ظاہر ہے کہ تقلید کی ضرورت وہاں پیش آئے گی جہاں قر آن وسنت کے سی حکم کوہم ٹھیک طرح نہ بھر سکیں۔خواہ اس بنا پر کہ کسی عبارت کے ایک سے زیادہ معنی نکل سکتے ہوں یا اس میں تفصیل مذکور نہ ہویا اس کے متعارض دلیل موجود ہوقطعی احکام جن کے بچھنے میں کوئی مشکل نہ ہو، میں کسی امام یا مجہد کی تقلید کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی ۔مشہور حنی عالم علامہ عبدالغی نا بسی فرماتے ہیں:

فالا مر متفق عليه المعلوم من الدين بالضرور لا يحتاج الى التقليد فيه لا حد الاكفرضية الصلوة والصوم والزكوة والحج ونحوها وحرمة الزنا واللواط وشرب الخمر والقتل والرق والغصب وما اشبه ذلك والامر المختلف فيه هوالذى يحتاج الى التقليد فيه. ١٠

'' پس وہ متفقہ مسائل جن کا دین میں ہونا ہدایۃ معلوم ہے۔ان میں ائمہ اربعہ میں سے کسی کی تقلید کی ضرورت نہیں مثلا نماز ،روزے ، زکو قی ج<mark>ج وغیرہ کی فرضیت اور زنا لواطت ، شراب نوثی ، ت</mark>ل، چوری ،غصب وغیرہ کا حرام ہونا۔ دراصل تقلید کی ضرورت ان مسائل میں پڑتی ہے جن میں علاء کا اختلاف ہو۔''

#### اسی طرح علامه خطیب بغدا دی رحمه الله فرماتے ہیں:

واما الاحكام الشرعى فضربان احدهما يعلم ضرورة من دين الرسول صلى الله عليه وسلم كا لصلوة الخمس والزكوة وصوم شهر رمضان والحج و تحريم الزنا وشرب الخمر وما اشبه ذلك فهذا الا يجوز التقليد فيه لان الناس كلهم يشتركون في ادراكه والعلم به فلا معنى للتقليدفيه وضرب آخر لا يعلم الا با لنظر والاستدلال كفروع على اخلاصته التحقيق في حكم التقليد والتلفيق ص٤ مطبوعه مكتبته اليشيق. استنبول

عقيده اورعقيدت! كم

العبادات والمعاملات والفروج والمناكحات وغير ذلك من الاحكام فهذايسوغ فيه التقليد التقليد بدليل قول الله تعالى فاسئلو اهل الذكر ان كنتم لا تعلمون ولانًا لو منعنا التقليد في هذه المستائل التي هي من فروع الدين لا حتاج كل احدان ان يتعلم ذلك و في ايجاب ذلك قطع عن المعايش و هلاك الحرث والماشية فوجب ان يسقط. ل

''اورشری احکام کی دوقتمیں ہیں۔ایک وہ احکام ہیں جن کا جزودین ہونا بداہتہ ٔ ثابت ہے مثلاً پانچ نمازیں ، زکو ق ،رمضان کے روزے ، حج ، زنا اورشراب کی حرمت اوراسی جیسے دوسرے احکام ، تو اس قتم میں تقلید جا ئزنہیں۔ کیونکہ ان چیزوں کاعلم تمام لوگوں کو ہوتا ہے۔لہذا اس میں تقلید کے کوئی معنی نہیں اور دوسری قتم وہ ہے جس کاعلم فکر ونظر اور استدلال کے بغیر نہیں ہوسکتا ، جیسے عبادات ، معاملات اور شادی بیاہ کے فروعی مسائل ۔ اس قتم میں تقلید درست ہے کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ فاسئلو ااهل الذكر ﴾

''لینی اہل ذکر (علماء) سے پوچھلوا گرتم نہیں جانتے ہو''

نیزاس لیے کہ اگر ہم دین کے ان فروعی مسائل میں تقلید کوممنوع کردیں تو اسکا مطلب بیہ ہوگا کہ ہرخض با قاعدہ علوم دین کی تخصیل میں لگ جائے اور لوگوں پراس (تعلیم) کو واجب کرنے سے زندگی کی تمام ضرویات برباد ہوجا ئیں گی اور کھیتوں اور مویشیوں کی بتاہی لازم آئے گی لہٰذا ایسا حکم نہیں دیا جا سکتا۔''

#### کیا تقلید شرک ہے؟

ندکورہ بالاعبارات سے یہ بات بھی واضح ہوجاتی ہے کہ تقلید کا مطلب ہر نہیں کہ امام یا مجتهد کو بذات خودواجب الاطاعت سمجھ کراس کا اتباع کیا جارہا ہے۔ بلکہ مقصود تو قر آن وسنت کی پیروی

ل الفقيه والمتفقه للخطيب بغدادي ج٢ ص٦٧-٦٨ ، مطبوعه دارالافتا سعوديه رياض ١٣٨٩ ه

ہے لیکن امام کی تشریح وتعبیر پراعتماد کیا جارہا ہے وہ قرآن وسنت کا شارح (تشریح کرنے والا) ہے۔ شارع (شریعت یا قانون بنانیوالا) ہر گزنہیں مقلدا ہے امام کو ماخذ شریعت نہیں سمجھتا۔ بلکہ میں ہجھ کراس کے قول پڑمل کرتا ہے کہ امام چونکہ قرآن وسنت کے علوم میں پوری بصیرت رکھتا ہے اس لیے اس کی تشریح زیادہ قابل اعتماد ہے۔

اب ذراان<mark>صاف کی نظر</mark>ے دیکھ کر بتایئے کہ اس میں شرک یا گناہ کی کون ہی بات ہے؟ اگرامام کو شارع (قانون ساز) یابذات خودواجب الاطاعت مانا جائے تو بلاشبہ بیشرک ہے۔

دیکھئے فی الحال پاکستان میں جوقانون نافذہ وہ کتابی شکل میں مرتب اور مدون ہے۔ کروڑوں
کی آبادی میں کتنے لوگ ایسے ہیں جوقانون کو کتابوں سے پڑھ پڑھ کرعمل کرتے ہیں؟ اچھے خاصے
انگریزی دان بھی وکیل سے مشورہ لیتے ہیں۔خود قانون کی کتاب براہ راست سجھنے کی جرأت نہیں
کرتے۔کیا آپ ہیکہہ سکتے ہیں کہ انہوں نے وکلاء کو حاکم یا قانون ساز تسلیم کرلیا ہے۔

بس اس طرح قر آن وسنت کے احکام کوٹھیک طرح سمجھنے اور عمل کرنے کے لیے ائمہ مجہتدین پر اعتاد کرنے کوتقلید کہتے ہیں۔

#### تقليد كاثبوت آياتٍ قرآن سے!

تقلید کی حقیقت کے بارے میں قرآنِ کریم میں ا<mark>صولی بد</mark>ایات موجود ہیں۔اللہ تعالیٰ کا ارشادہے:

(۱): ﴿ يَا ايها الذِين امنوااطِيعواالله واطِيعو الرسول واولى الامرِ مِنكِم ﴾ (سورة النساء: ۵۹)

"ا ايمان والو! الله كى اطاعت كرواور رسول كى اطاعت كرواور البين آپ ميں سے اولوالام كى اطاعت كرو۔''

﴿اول بي الامر ﴾ ہے مراد بعض مفسرین کے نز دیک مسلمان حکام ہیں اور حضرت جابرین

عبدالله، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت مجاہد، حضرت عطابن ابی رباح، حضرت عطابن السائب، حضرت عطابن السائب، حضرت حسن بھری ، حضرت ابوالعالیہ اور دوسرے بہت سے مفسرین نے اس کا مطلب علاء اور فقہاء لیا ہے اور امام رازی نے اسے ترجیح دی ہے اور علامہ ابن قیم فرماتے ہیں کہ امرا کی اطاعت کا نتیجہ بھی بلا آخر علاء ہی کی اطاعت کے یابند ہیں۔ بلا آخر علاء ہی کی اطاعت کے یابند ہیں۔

بہرحال اس آیت مبارک میں مسلمانوں کو کہا گیا ہے کہ اللہ ورسول کی اطاعت کریں اور ان علماء اور فقہاء کی اطاعت کریں جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے کلام کی تشریح کرنے والے ہیں۔ اسی اطاعت کو اصطلاح میں تقلید کہتے ہیں۔ آگا للہ یاک فرماتے ہیں:

﴿ فَإِن تَنَازَعَتُمْ فِي شَيْءَ فَرِدُو هُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كَنتُمْ تُو مِنُونَ بِا اللَّهِ وَاليَّومِ الآخِر ﴾ (سورة النَّساء: ۵۹)

یس اگر کسی معاملے میں تمہارا باہم اختلاف ہو جائے تو اس معاملے کو اللہ اور اس کے رسول (ﷺ) کی طرف لوٹادو۔اگراللہ اور اور یوم آخرے پرایمان رکھتے ہو۔

اس جمله میں مجتمدین کوخطاب کیا گیا ہے اور الم مالو بگر جصاص ﴿ اول الله مِل الله علماء ليت بيں اور لکھتے ہيں:

و قوله تعالى عقيب ذلك فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول يدل ان اولى الامر هم الفقهاء لانه امر سائر الناس بطاعتهم ثم قال فإن تنا زعتم.....فامر اولى الامر برد المتنازع فيه الى سن نبيه صلى الله عليه وسلم اذكانت العامة ومن ليس من اهل العلم ليست هذه منزلتهم لانهم لا يعرفون كيفية الردالي كتاب الله والسن وجوه دلائلها على احكام.الحوادث فثبت انه خطاب للعلماء. (احكام القرآن جم ٢٠٠٠)

''اور ﴿اول الله الامرِ ﴾ كي اطاعت كا حكم كے فور أبعد الله عالي كار فرمانا كه أكر كسي معاملے ميں

تمہارے درمیان اختلاف ہوجائے تو اس کو اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دو۔ اس بات کی دلیل ہے کہ اولولا مرسے مرا دفقہاء ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالی نے تمام لوگوں کوان کی اطاعت کا حکم دیا اور پھر ﴿فالِ مِنا لَا عَتْمَامُ لُوگُوں کوان کی اطاعت کا حکم دیا اور پھر ﴿فالِ مِنا لَا عَتَمَامُ لُوگُوں کوان کی اطاعت کا حکم دیا اور پھر اللہ کی کتاب اور نیم کی سنت کی طرف لوٹا دویے حکم فقہاء ہی کو ہوسکتا ہے کیونکہ عوام الناس اور غیر اہل کا بیمقام نہیں ہوتے اللہ کی کتاب اور سنت کی طرف کسی معاملے کو لوٹانے کا کیا طریقہ ہے اور نہ آئییں نت نے مسائل اخذ کرنے کے لیے دلائل کے طریقوں کا علم ہوتا ہے لہٰذا ثابت ہوگیا کہ بیخ طاب علماء کو ہے۔''

مشہوراہل حدیث عالم علامہ نواب صدیق حسن خان صاحب نے بھی اعتراف کیا ہے کہ ﴿ فَانِ تناز عتم ﴾ کا خطاب مجتهدین کو ہے۔

والظاهر انه خطاب مستقل مستانف موجّه للمجتهدين. (تفير فتح البيان ٢٥ صمانف موجّه للمجتهدين. (تفير فتح البيان ٢٥ ص

''اورظاہرہے بیستقل خطاب ہے جس میں <del>علم کارخ</del> مجتہدین کی طرف ہے۔''

پی معلوم ہوا کہ جن میں اجتہاد کی اہلیت نہیں مختلف فیے مسائل میں ان کو براہ راست قرآن وحدیث سے رجوع کر کے خود فیصلہ کرنا درست نہیں ، عام لوگوں وخطاب ہے کہ اللہ اور رسول اللہ کھی اطاعت کریں جس کا طریقہ ہے کہ اولی الامر کی یعنی فقہاء سے مسائل پوچیس اوران پڑل کریں ، جب کہ دوسر سے جملہ میں مجتهدین کوخطاب ہے کہ تنازعہ کی صورت میں کتاب اللہ اور سنتِ رسول کھی کی طرف رجوع کر کے اپنی اجتہادی بصیرت کے ذریعہ احکام اخذ کریں البندا پہلے جملہ میں عام مؤمنین کی طرف رجوع کر کے اپنی اجتہادی بصیرت کے ذریعہ احکام اخذ کریں البندا پہلے جملہ میں متجّر علماء کواجتہاد کا

(٢):قرآن مجيد ميں ارشاو ہے: ﴿ وَإِذَا جَاءَ هُمْ امْرُ مِنَ الاَمْنِ اوِالْحُوفِ اذَاعُوبِهُ طُ وَلُو

ردوہ إلى الرسولِ و إلىٰ اولِي الامرِ مِنهم لعلمه الّذِين يستنبِطونه مِنهُم ﴿ (نساء: ۸۳)

"اور جب ان (عوام الناس) كے پاس امن يا خوف كى كوئى بات پہنچى ہے توبياس كى اشاعت كردية ہيں۔ اگر بياس معاملے كورسول كى طرف يا اپنے "اولوالامز" كى طرف لوٹا دية تو ان ميں سے جولوگ اس كے استنباط كے اہل ہيں وہ اس كى (حقیقت) كوخوب معلوم كر ليتے "

اس آیت سے بیاصولی ہدایت ملتی ہے کہ جولوگ گہری نظراور تحقیق کی قابلیت نہیں رکھتے انہیں اہلی استنباط (فقہاء مجتہدین) کی طرف رجوع کرنا چاہیئے اور وہ اپنی بصیرت سے جوراؤمل متعین کریں اس بڑمل کرنا چاہیے۔اس کانا حقلید ہے، چنا نجامام رازی اسی آیت کی کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

فثبت ان الا ستنباط حجة، والقياس امااستنباط اوداخل فيه فوجب ان يكون حجة اذا ثبت هذا فنقول: الآية دال على امور احدها ان في الاحكام حوادث مالايعرف باالنص بل بالاستنباط و ثا نيها ان الاستنباط حجة، و ثا لثها ان العامي يجب عليه تقليد العلماء في احكام الحوادث. (تفيركير صم العلماء)

"پس ثابت ہوا کہ استنباط جت ہے اور قیاس یا تو خود استنباط ہے یا استنباط میں داخل ہے لہذاوہ بھی جت ہوا۔ جب یہ بات طے ہوگئ تو اب ہم کہتے ہیں کہ ہے آیت چندامور کی دلیل ہے ایک بیر کہ بیش آند نے بیش آندوا لے مسائل میں بعض امورا یسے ہوتے ہیں جو آیات سے (صاف طور پر) معلوم نہیں ہوتے بیل جو آیات سے (صاف طور پر) معلوم نہیں ہوتے بلکہ ان کا حکم معلوم کرنے کے لیے استنباط کی ضرورت پڑتی ہے دوسرے یہ کہ استنباط جمت ہے اور تیسرے یہ کہ ماگل واحکام کے بارے میں علماء کی تقلید کرے۔

بعض حضرات کا خیال ہے کہ بیآیت جنگ کے خصوص حالات کے بار میں کہتے ہیں: امام رازیؓ اس کے جواب میں لکھتے ہیں: ان قوله وإذا جآ هم إمر مِن الامنِ اوِ الخوفِ ، عام في كل ما يتعلق بالحروب و فيها يتعلق بسا ئر الوقائع الشرعية . لان الامن والخوف حاصل في كل ما يتعلق بباب التكليف فثبت انه ليس في الاية ما يوجب تخصيصها با مر الحروب. (تفيركيرج٣٣٣)

''اللہ تعالیٰ کا بیارشاد کہ:''جبان کے سامنے امن یا خوف کا کوئی معاملہ آتا ہے…''بالکل عام ہے جس میں جنگ کے حالات بھی داخل ہیں اور تمام شرعی مسائل بھی ۔اس لیے کہ امن وخوف الیی چیزیں ہیں کہ شریعت کے فرض کردہ احکام کا کوئی باب ان سے باہر نہیں ۔لہذا ثابت ہوا کہ آیت میں کوئی لفظ ایسانہیں ہے جواسے مرف جنگ کے حالات سے خصوص کردے۔''

اہل حدیث عالم نواب ص<mark>ریق حسن خ</mark>ال صاحب فرماتے ہیں:

فى الآية اشار الى جواز القياس وان من العلم ..... ما يدرك بالاستنباط. (فق البيان ٢٥ص٣٠)

''اس آیت میں قیاس کے جائز ہونے کی طرف اشارہ ہے اور بعض علم ایسے ہیں جن کا ادراک (حاصل کرنا)اشنباط کا ذریعہ ہوتا ہے۔

(٣):ارشادِ بارى تعالى ب:

﴿ فلولا نفرمِن كلِ فِر قة مِنهم طآئِفة لِيتفقهوا فِي الدِينِ ولِينذِروا قومهم إذا رجعوا اللهِ عليه اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلْمِلْمُ المِلْمُ المِلْمُلْمُ المِلْمُلْمُ المُلْمُلِيِي المِلْمُ

''پس کیوں نہ نکل پڑاان کی ہر بڑی جماعت میں سے ایک گروہ تا کہ بیلوگ دین میں تفقہ (سمجھ) حاصل کریں اور تا کہ لوٹے کے بعدا پنی قوم کو ہوشیار کریں ۔ شاپیر کہ وہ لوگ (اللّٰہ کی نافر مانی ہے) بچیں۔''

اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ مم حاصل کرنے والی جماعت پر بیدواجب ہے کہ وہ دوسروں کو

شریعت کے احکام سے باخبر کرے اور دوسروں پرواجب ہے کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے بیچنے کے لیے ان کے بتلاے ہوئے احکام پڑمل کریں۔اس کا نام تقلید ہے۔اس پر امام بصاص گفتگو کرتے ہوئے تحریر فر ماتے ہیں نہ

فوجب الحذر بانذارهم والزم المنذرين قبول قولهم. - ١

''اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے عام لوگوں پر واجب کیا ہے کہ جب علیاءان کو (احکام نثریعت بتا کر) ہوشیار کریں تووہ (اللہ تعالیٰ نافر مانی) سے بچیں اور علیاء کی بات مانیں۔''

(۴):الله پاک کاار<del>څاد ہے</del>:

﴿فاسئلو اهل الذِكرِ إن كنتم لا تعلمون ﴾

''اگرتههیں علم نه ہوتو اہل ذکر سے **پوچ**ولو۔''

اس آیت شریفه میں بیاصول بتلا<mark>یا گیا ہے</mark> کہ جو عالم نہ ہوں وہ علم فن کے ماہرین سے پوچھ لیا کریں۔اسی کوتقلید کہتے ہیں۔

علامه خطيب بغدادي لكھتے ہيں:

۱ ـ احكام القرآن لجصاص ج۲ ص۲۶۲ ـ ۲ ـ الفقيه والمتفقه للخطيب بغدادى ج۲ ص۸۶ مطبوعه دار الافتاء سعوديه رياض ۸۹ ۸۹ هـ

خطیب بغدادیؓ نے اپنی سندے حضرت عمرو بن قیس کا قول نقل کیا ہے کہ: '' آیاتِ بالا میں اہل الذکر ہیں۔''

#### تقلید کا ثبوت حدیث شریف سے!

قرآن كريم كے علاوہ حديث شريف ہے بھی تقليد كاجواز ثابت ہوتا ہے:

(1):((عن حذيفه قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اني لا ادرى ما بقائي فيكم فاقتدوا بالذين من بعدي ابي بكر و عمر عمر الله عليه (رواه الترمذي وابن ماجه و احمد)

حضرت حذیفہ کے روایت ہے کہ رسول اللہ کے ارشاد فر مایا کہ: '' مجھے معلوم نہیں کہ میں کتنا عرصہ تمہارے درمیان رہوں گا۔ پسی تم میرے بعد دو شخصوں کی اقتدا کرناایک ابوبکر (کے ) اور دوسرے عمر (کے )۔''

حدیث شریف میں لفظ اقتداء آیا ہے جودین امور میں کسی کی پیروی کے لیے استعال ہوتا ہے۔ عربی لغت کے مشہور عالم ابن منظور لکھتے ہیں:

القدو ةوالقِدةو ما تسننت به.

یعنی'' قدوۃ اس شخص کو کہتے ہیں جس کی سنت پر <mark>تم عمل کرو</mark>اورالقدوۃ الاسوۃ قدوۃ کے معنی ہیں اسوۃ (یعنی نمونہ) قرآن میں لفظ دینی امور میں انبیاعلیہم السلا<mark>م اور صلح</mark>اء کی پیروی کے لیے آیا ہے:

﴿ اولٰئِكَ الذِين هدى الله فبِهدا هم اقتدِه ﴾ (سورة الْعام: ٩٠)

'' يهي لوگ بين جن كوالله نے مدايت دى ہے پستم ان كى مدايت كى افتد اء كرو''

پی مندرجہ بالا حدیث شریف میں لفظ اقتداء استعال کیا گیا ہے جود نی امور میں کسی کی پیروی کے لیے استعال ہوتا ہے اور اس کا نام تقلید ہے۔ کے لیے استعال ہوتا ہے اور یہاں حضرت ابو بکر وغمر کی اقتدا کا حکم دیا گیا ہے اور اس کا نام تقلید ہے۔

إمرقاة المفاتيح ج٥٥ ٩٩ باب مناقب ابي بكر الموقعرات

(۲):حضرت ابو ہریرہ ہار وایت کرتے ہیں کہ آنخضرت ﷺ نے ارشادفر مایا:

((من افتي بغير علم كان اثمه على من افتاه))

'' جو تحض بغیرعلم کے فتو کی دے گااس کا گناہ فتو کی دینے والے پر ہوگا۔''

اس حدیث شریف سے صاف ظاہر ہے کہ تقلید جائز ہے اور عالم کے فتویٰ پر ، دلیل کی تحقیق کے بغیر عمل جائز نہ ہوتا بغیر عمل جائز نہ ہوتا و بغیر عمل جائز نہ ہوتا تو سوال کرنے والے کو بھی اس بات کا گناہ ہونا چاہئے تھا کہ اس نے فتویٰ کی صحت کی تحقیق کیوں نہیں کی ۔ پس حدیث شریف سے واضح ہوگیا کہ جو شخص خود عالم نہ ہواس کا فریضہ صرف اس قدر ہے کہ جو شخص اس کی معلومات کے مطابق قرآن وسنت کا علم رکھتا ہو مسئلہ پوچھے لے۔ اگر وہ غلط بتائے تو گناہ عالم پر ہوگا پوچھے والے پر نہیں۔

(٣): حضرت ابراہیم بن عبدالرحمن العذر کی سے روایت ہے کہ آنخضرت ﷺ نے فرمایا کہ:

(( يحمل هـ ذاالعلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال

المبطلين وتأويل الجاهلين)) (رواه البهيقي في المدخل ١٠)

'' ہرآنے والی نسل کے ثقہ لوگ اس علم دین کے حامل ہوں گے جواس سے غلو کرنے والوں کی تخریف کے دواس سے غلو کرنے والوں کی تخریف کو بطال پرستوں کے جھوٹے دعوں کواور جاہلوں کی تاویلات کودور کریں گے۔''

اس حدیث شریف میں جاہلوں کی تاویلات کی مذمت کی گئی اور بتایا گیا کہ ان تاویلات کی تر دیدعلاء کا فرض ہے اور تاویلات بھی وہی آ دمی کرسکتا ہے جوعلم دین اور عربی کی شریدر کھتا ہو، کیکن ایسے شخص کو بھی حدیث میں جاہل قرار دیا گیا اس کی تاویل کی مذمت کی گئی ۔ پس جولوگ مجہدانہ بصیرت نہیں رکھتے انہیں قر آن وحدیث کے مطلب کو بجھنے کے لیے اہل علم کی طرف رجوع کرنالازمی ہے ایک کو تقلید کہتے ہیں۔ ایمشکلو قرالمصانیح، کتاب العلم، الفصل الثانی ص ۲۸۔

# صحابہ کرام کے زمانے میں تقلید!

صحابہ کے زمانے میں تقلید پر بکٹرت ممل ہوتا رہا ہے جو صحابہ کے زمانے میں زیادہ وقت نہیں لگا سکتے تھے وہ فقہاء صحابہ کے سے تقلیدِ مطلق اور تقلیدِ مطلق اور تقلیدِ مطلق اور تقلیدِ شخصی دونوں ثابت ہیں ان روایات جن سے تقلید کا ثبوت ماتا ہے سے قبل تقلیدِ مطلق اور تقلیدِ شخصی کے فرق کو بہجھ لینا جا ہے۔

### تقليد مطلق!

اگرایک مسئلہ میں ایک عالم ک<mark>ا مسلک</mark> لیا جائے اور دوسرے مسئلہ میں کسی دوسرے عالم کی رائے قبول کر لی جائے تواس کو تقلید مطلق یا تقلی<mark>د عام ی</mark>ا تقلید غیرشخصی کہیں گے۔

# تقليد شخصي!

اگرتقلید کے لیے کسی ایک مجہتد عالم کواختیار کیا ج<mark>ائے اور ہ</mark>رمسکہ میں اس کے فیصلہ کولیا جائے تو اسے تقلید شخصی کہتے ہیں۔ پہلے تو صحابہ ﷺ کے دور میں تقلید <mark>مطلق کی م</mark>ثالیں آتی ہیں:

(۱):((عن ابن عباس قال خطب عمر بن الخطاب الناس بالجابية وقال يا ايها الناس من ارادان يسئل عن القرآن فلياً تى ابى بن كعب ومن ارادان يسئل عن الفرائض فلياً تى ابى بن كعب ومن ارادان يسئل عن الفرائض فلياً تى معاذ بن جبل ومن ارادان يسل فلياً تى معاذ بن جبل ومن ارادان يسل عن المال فلياً تنى فان الله جعلنى له واليا وقاسما.))(رواه الطبرانى فى الاوسط)

"مضرت ابن عباس فرمات بي كم حضرت عمر المناه عبايد كمقام يرخطبه ديا اورفر مايا الله على المناه من المناه عبال كمقام يرخطبه ديا اورفر مايا الله على المناه عبال كمناه واليا وقاسما.)

لوگو!! جو شخص قرآن کے بارے میں کچھ پوچھنا چاہتا ہووہ ابی بن کعب کے پاس جائے جومیراث کے احکام پوچھنا چاہتا ہوں اب جائے اور جو شخص فقہ کے بارے میں پوچھنا چاہے وہ زید بن ثابت کے پاس جائے اور جو شخص مال کے بارے میں سوال کرنا چاہے وہ میرے چاہے وہ میرے پاس آ جائے اس کے پاس جائے اور جو شخص مال کے بارے میں سوال کرنا چاہے وہ میرے پاس آ جائے اس کے کہاللہ نے مجھے اس کا والی اور تقسیم کنندہ بنایا ہے۔''

حضرت عمر الني تقرير ميں لوگول كوتفسير ، فرائض اور فقه كى معلومات حاصل كرنے كے ليے ماہر اور ممتاز صحابہ كى طرف رجوع كرنے كى ہدايت كى كدلوگ ان كے بتائے ہوئے مسائل پرعمل كريں ، يہى تقليد ہے۔

(٢):(( عن عبدالرحمن قال سلت محمد بن سيرين عن دخول الحمام ، فقال :كان عمر بن خطاب يكرهه))

''عبدالرحمٰن فرماتے ہیں کہ میں فرحم بن سیرین سے پوچھا کہ (عنسل کے لیے) جمام میں داخل ہونا جائز ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ حضرت عمر کھائے تھے۔''

د کیھئے یہاں محمد بن سیرینؓ نے صرف اتنا کہا کہ حفزت عمر ﷺ اسے مکروہ کہتے تھے۔اس کی کوئی دلیل نہیں بتائی۔

صحابه کرام همیں سے بھی جو حضرات خود کو اہل اجتہاد یا اہل استنباط نہیں سبجھتے تھے۔ وہ فقہاء صحابہ همیت ہوچتے وقت دلاکل کی تحقیق نہیں فرماتے تھے، بلکہ اعتاد کر کے مسائل پڑمل کرتے تھے۔ (۳): ((عن سلیمان بن یساران اباایوب الانصاری خرج حاجا حتی اذا کان بالنازیة من طریق مکہ اضل رواحلہ وانہ قدم علی عمرین الخطاب یوم النحر وذکر ذالك له فقال عمر بن الخطاب اصنع ما یصنع المعتمر ، ثم قله عللت فاذا ادر کك اخرج مسدد (المطاب العالي للحافظ ابن ججر: ج اص الاعدیث نمبر ۱۸۷)

الحج قابلا فاحجج واهد ما استيسر من الهدى)) ١ ١

" حضرت سلیمان بن بیار قرماتے ہیں کہ حضرت ابوابوب انصاری کے کے ارادے سے نکلے جب مکہ مکرمہ کے راستہ میں نازیہ کے مقام تک پہنچے توان کی سواریاں گم ہو گئیں اوروہ یوم النحر ذی الحجہ میں (جب حج ہو چکا تھا) حضرت عمر کے پاس پہنچے توان سے بیوا قعہ ذکر کیا۔ حضرت عمر کے فرمایا تم وہ ارکان اداکر وجو عمرہ والا اداکر تا ہے (یعنی طواف اور سعی ) اس طرح تمہارا احرام کھل جائیگا۔ پھرا گلے سال جب حج کا زمانہ آئے تو وہ دوبارہ حج کرواور جو تربانی میسر ہوذئے کرو۔"

اس مثال میں بھی نہ حضرت ابوا یوب نے مسکلے کی دلیل پوچھی نہ حضرت عمر ﷺ نے بتائی۔انہوں نے فقط حضرت عمرﷺ کے علم وُنہم پر یقین کر کے ممل فر مایا،اس کوتقلید کہتے ہیں۔

(٣): ((عن مصعب بن سعد كان ابى اذصلى فى المسجد تجوز واتم الركوع والسجود والصلوة ، قلت ياابتاه اذا صليت فى المسجد جوزت واذا صليت فى البيت اطلت ؟ قال يا بنى انا ائمة يقتدى بنا.) (رواه الطبرانى فى الكبير ورجاله رجال الصحيح)-٢

حضرت مصعب بن سعد فضر ماتے ہیں میر مے والد (سعد بن ابی وقاص بھی) جب مسجد میں نماز پڑھتے تو رکوع اور جب گھر میں نماز پڑھتے تو رکوع نماز پڑھتے تو رکوع اور جب گھر میں نماز پڑھتے تو رکوع وسجدہ اور نماز (کے دوسرے ارکان) طویل فرماتے۔ میں نے عرض کیا اباجان! آپ جب مسجد میں نماز پڑھتے ہیں تو طویل نماز پڑھتے ہیں۔ حضرت پڑھتے ہیں تو طویل نماز پڑھتے ہیں۔ حضرت سعد بھر نے جواب دیا کہ بیٹے! ہم (لوگوں کے) امام ہیں۔ لوگ ہماری افتد اکرتے ہیں (یعنی لوگ

إموطا امام مالك ص ١٤٩ هدى من فات الحج ـ

٢ ـ مجمع الزوائد للهثيمي: ج١ ص٨٢ باب الاقتدأ بالسلف ـ

ہمیں طویل نماز پڑھتے دیکھیں گےاتی کمبی نماز پڑھناضروری سمجھیں گےاور جاو بے جااس کی پابندی شروع کردیں گے )۔''

پس ثابت ہوا کہ عام لوگ بڑے صحابہ ﷺ کے ممل کودیکھ کران کی تقلید کرتے تھے،اس لیے وہ اسے عمل میں اتنی بار کیکے باتوں کا خیال رکھتے تھے۔

(4):((ان عمر بن الخطاب رأى على طلحة بن عبيدالله ثوبا مصبوغا وهو محرم فقال عمر: ماهذا الثوب المصبوغ يا طلحة ؟ فقال طلحة بن عبيد الله يا اميرالمؤمين انما هومدر ، فقال عمر انكم إيهاالرهط ائمة يقتدى بكم الناس فلوان رجلاجاهلا راى هذاالثواب ، لقال ان طلحة بن عبيدالله قد كان يلبس الثياب المصبغ في الاحرام فلا تلبسوا ايهاالرهط شيئا من هذه الثياب المصبغة ـ ١ ـ ١ ـ ))

" حضرت عمر بن خطاب فلے فیصرت عمر بن عبیداللہ کو دیکھا کہ انہوں نے احرام کی حالت میں کیڑار آگا ہوا کیبن رکھا ہے حضرت عمر کے ان سے کہا طلحہ (بھی)! بیرنگ کیبا؟ حضرت عمر کے ان سے کہا طلحہ (بھی کیڑا مطلحہ بھی نے جواب دیاا میرالمونین بیتو گیرو ہے (جس میں خوشبونہیں ہوتی اور بغیرخوشبو کے رنگین کیڑا کیبنا جائز ہے) حضرت عمر نے فر مایا کہ: آپ لوگ امام ومقتداء ہیں لوگ آپ کی اقتداء کرتے ہیں لہٰذا اگر کوئی نا واقف آ دمی (آپ کے جسم پر) یہ کیڑا دیکھے گا تو وہ یہ کے گا کہ طلحہ بن عبیداللہ (بھی) احرام کی حالت میں رنگے ہوئے کیڑے بہنا کرتے سے (لہٰذا ہوتیم کے رنگین کیڑے بہننا جائز ہے چنانچہ وہ خوشبو والے رنگین کیڑے بھی بہنے لگیں گے) لہٰذا آپ حضرات اس قسم کے رنگے ہوئے کیڑے نہ بہنا کریں۔"

(٢): حضرت عمر الله عن معدد الله بن مسعود الله يكونونه بهيجااورابل كوفدك نام ايك خط مين تحريفر مايا:

مسند احمد : ۱۹۲/۱ احادیث عبدالرحمن بن عوف کید

√ عقیده اورعقیدت! کم

((انى قد بعثت اليكم بعمار بن ياسر اميرا ، و عبد الله بن مسعودمعلما ووزيرا وهما من الخيارِ من اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من اهل بدر فاقتدوا بهما واسمعوا من قولهما.))

'' میں نے تنہارے پاس عمار بن یاسر کو امیر بنا کر اور عبداللہ بن مسعود کو معلم اور وزیر بنا کر بنا کر بیا ہے اور یہ دونوں رسول اللہ کے شریف صحابہ میں سے ہیں اور اہل بدر میں سے ہیں ۔ پستم ان کی اقتدا کر واور ان کی بات سنو۔''

#### (٤): حضرت عبداللدين مسعود ﴿ قضاكِ اصول بتاتے ہوئے فرماتے ہیں:

((ف من عرض له منكم قضاً بعد اليوم فليقض بما في كتاب الله فان جاء ه امر ليس في ليس في كتاب الله فليقض بما فضى به نبيه صلى الله عليه وسلم فان جاء ه امر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه صلى الله عليه وسلم فليقض بما قضى به الصالحون ، فان جاء ه امر ليس في كتاب ولا قضى به نبيه صلى الله عليه وسلم ولا قضى به الصلحون فليجتهد رأيه ، (ع))

" آج کے بعد جس شخص کو قضا کا معاملہ پیش آئے اسے چاہیئے کہ وہ کتاب اللہ سے فیصلہ کرے پھرا گراس کے سما منے کوئی الیما معاملہ آجائے جو کتاب اللہ میں نہیں ہے تو نبی کریم ﷺ نے جو فیصلہ فر مایا ہواس کے مطابق فیصلہ کرے۔ پھرا گر کوئی الیما معاملہ پیش آجائے جو کتاب اللہ نہ ہوا ور نہ اس میں نبی کریم ﷺ کا کوئی فیصلہ کرے اور اگر الیما معاملہ پیش آجائے جو نہ کتاب اللہ میں ہواور نہ نبی کریم ﷺ نے اس بارے میں کوئی فیصلہ کیا ہوا ور نہ صالحین نے تو این رائے سے اجتہا دکرے۔"

ل سنن النسائي:٣٠٥/٢ كتاب الا دب الاقضية الحكم بإتفاق ابل العلم \_ وسنن الدرامي:٥٣/١ مقدمه\_

اس روایت سے صاف ظاہر ہے کہ قر آن وحدیث کی تشریح میں صالحین کا اتباع ضروری ہے۔ یہی تقلید کا مقصد ومطلب ہے۔ پھریہ حدیث قاضی اور عالم کو ہدایت کرتی ہے ہ و و ہ اپنی اجہتادی رائے پر صالحین اسلاف کے فیصلے کی طرف رجوع کرے۔

یہ چندمن<mark>الیں سرسری طور پر بیان کردی گئی ہیں ورنہ کتب آثار ایسے واقعات سے بھری پڑی ہیں۔ اس کے علاوہ صحابہ کے زمانے میں شخصی تقلید کی مثالیں بھی ہیں۔</mark>

صحابہ کے زمانے میں تقلید شخص!

(۱):۔ صحیح بخاری میں حضرت عکر مہ ﷺ سے روایت ہے:

((ان اهل المدينه سلوالين عباس رضى الله عنهما من امرأة طافت ثم حاضت، قال لهم تنفر قالوالاناخذ بقولك وندع قول زيد.))

''بعض اہل مدینہ نے حضرت ابن عبال کے سے ایسی عورت کے بارے میں سوال کیا جوطواف فرض کے بعد حائضہ ہوگئ ہو( کہ وہ طواف وداع کے لیے پاک ہونے تک انتظار کرے گی یا طواف وداع اس سے ساقط ہوجائے گا؟ اور بغیر طواف کیے والیس آنا جائز ہوگا؟) ابن عباس نے فر مایا کہ وہ (طواف وداع کے بغیر) جاسکتی ہے۔ اہلِ مدینہ نے کہا کہ م آپ کے قول پرزید بن ثابت ہے والی وچھوڑ کر عمل نہیں کریں گے۔''

یمی واقعہ مند ابوداود میں منقول ہے۔اس میں اہلِ مدینہ کے بیدالفاظ منقول ہیں: اے ابن عباس (ﷺ)! جس معاملے میں آپ زید بن ثابت کی مخالفت کر رہے ہیں اس میں ہم آپ کی انتباع نہیں کریں گے۔اس پر حضرت ابن عباس کے فرمایا کہ (مدینہ بیٹی کر) ام سلیم سے بوچھ لینا (کہ جوجواب میں نے دیا ہے وہ ورست ہے)۔ ا

<u> ا</u>مندا بوداو دالطیا<sup>لسی</sup>:۲۲۹ مرویات ام سلیم ً ۔

اں واقعے سے ظاہر ہوتا ہے کہ اہل مدینہ زید بن ثابت ﷺ کی تقلید شخصی کرتے تھے اور انہی کے قول کو جت سمجھتے تھے اور ابن عباس کے اہل مدینہ کو ہرگزینہیں کہاتم لوگ ایک شخص کو تقلید کے لیے مقرر کر کے شرک اور گناہ کے مرتکب ہورہے ہو۔ چنانچہ جب ان لوگوں نے امسلیم سے یو چھااور زید بن ثابت المعرض كيا توزيد بن ثابت الله خديث كي تحقيق كرك اين فتوى سرجوع كيا اوراس کی اطلاع ابن عبا<mark>س ک</mark>و بھی دی جیسے سلم، نسائی اور بیہق وغیرہ کی روایات میں وضاحت آئی ہے۔ ل اگراس حدیث پریداعتراض کیا جائے کہا گراہل مدینہ مقلد ہوتے تو امسلیمؓ سے تحقیق کیونکر کرتے۔ یہ بات دراصل ا<mark>س غلط ن</mark>ہی برمبنی ہے کہ سی مجتہد کی تقلید کے بعدا حادیث کی تحقیق حرام ہوجاتی <sup>ہ</sup> ے۔حالانکہ تقلید کی حقیقت صرف اتنی ہے کہ جوشخص قرآن وسنت کا مطلب سمجھے، ظاہری تعارض کو دور کرنے اور ناسخ ومنسوخ کا فیصلہ کرنے کی قابلیت خود میں نہیں یا تا وہ کسی مجتہد عالم سے تفصیلی دلائل کا مطالبہ کئے بغیراس کے علم پر بھروسہ کر <mark>کے اس</mark>ے فتو کی پڑمل کر لیتا ہے۔ قر آن وحدیث کا مطالعہ اور تحقیق تقلید کے بعد بندنہیں ہوجا تا۔اس کا ثبو<mark>ت تغییر ہی</mark> اور شرحیں ہیں جومقلدین نے کھی ہیں۔

جامع ترندی اورسنن ابوداو دوغیره میں معاذب<mark>ن جبل کے</mark> سے ایک حدیث منقول ہے:

((عن معاذ بن جبل ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعثه الى اليمن قال كيف تقضى اذا عرض لك قضاء ؟ قال اقضى بكتاب الله قال فان لم تجد في كتاب الله؟ قال فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فان لم تجدفي سنة رسول الله ولا في كتاب الله؟ قال اجتهد راي ولا الو، فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم صدره فقال الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله صلى الله عليه وسلم لما يرضي رسول الله. ٢ ـــ)) افتح البارى: ۵۲۹،۳۲۸ ميسنن الي داود، كتاب الاقضيه باب اجتهاد الراى في القضا<mark>ء ال حديث پرامام جوز قاني</mark> نے جواعتر اضات کئے ہیں۔علامہ ابن القیم نے اس کا جواب بھی دیا ہے اور بتایا ہے کہ (بقید ا گلے صفحہ یر )

''حضرت معاذبی جبل کے سروایت ہے کہ جبرسول اللہ کے ان کو یمن جیجا تو فرمایا کہ جب کوئی قضیہ تمہارے سامنے پیش آئے گا تو کس طرح فیصلہ کرو گے؟ عرض کیا کہ کتاب اللہ کے موافق فیصلہ کروں گا۔ فرمایا اگر وہ مسئلہ کتاب اللہ میں نہ ہو؟ تو عرض کیا کہ رسول اللہ کی سنت سے فیصلہ کروں گا۔ آپ نے فرمایا کہ اگر کتاب اللہ اورسنت دونوں میں نہ ملے؟ عرض کیا اس وقت اپنی رائے سے اجتہاد واستباط کروں گا اور حق سے بینچنے کی کوشش میں کوتا ہی نہیں کروں گا۔ اس پر آنخضرت کے نے اللہ کے رسول سے کے اس قاصد کو اس بات کی تو فیق دی جس پر اپنا وست مبارک مارا اور فرمایا کہ اللہ کا شکر ہے اس نے اللہ کے رسول کے اس قاصد کو اس بات کی تو فیق دی جس پر اللہ کارسول راضی ہے۔

سوچنے کی بات ہے آپ کے اپنے صحابہ کی میں سے صرف ایک بڑے فقیہ صحابی کو چنا اوران کو معلم، قاضی اور مجتهد بنا کراہل یمن پر لازم کردیا کہ وہ ان کی اتباع کریں۔ آپ کے ان کو تر آن وسنت، قیاس واجتہا دے مطابق فتو کی دینے کی اجازت بھی دے دی۔ اس کا تو یہی مطلب ہے کہ آپ کے آ اہل یمن کو تقلید شخصی کا یابند بنادیا۔

حضرت معاذ ہمعلم ومفتی کے طور پریمن گئے تھے مصرف ایک حکمران کے طور پرنہیں۔ ثبوت میں حدیث نثریف دیکھئے دھیجے بخاری کی روایت ہے:

((عن الاسود بن يزيد قال اتانا معاذ بن جبل باليمن معلما واميرا فسلناه عن رجل

(بقیہ حاشیہ صفحہ کے ا) حضرت معاذبی جبل کے جن اصحاب سے پیچدیث مروی ہے ان میں کوئی بھی مہم ، کذاب یا مجروح نہیں ہے۔ دوسر ے انہوں نے خطیب بغدادیؓ کے حوالہ سے اسی حدیث کا ایک دوسرا طریق عباد بن نبی عبدالرحمٰن بن غنم عن معاذ کے بھی ذکر کیا ہے اور لکھا ہے۔ وہ راا شاد مصل ورجالہ معرفون بالثقہ ۔ نیز بتلایا ہے کہ یہ حدیث تلقی بالقول کی وجہ سے بھی قابل استدلال ہے ۔ ( و کیھئے اعلام الموقعین : ا/ ۲۱،۱۷۵)

توفي وترك ابنته و اخته فاعطى الا بن النصف والاخت النصف. ١٠))

''حضرت اسود بن یزید فرماتے ہیں کہ حضرت معاذ بن جبل جہارے پاس یمن آئے وہ ہمارے باس یمن آئے وہ ہمارے امیر بھی تھے اور معلم بھی تھے۔ہم نے ان سے بید مسئلہ یو چھا کہ ایک شخص نے وفات کے بعد اپنی بیٹی اور بہن چھوڑی ہے (ان کو کیا میراث ملے گی) تو حضرت معاذ بن جبل کے نیٹی کونصف اور بہن کونصف میراث دی ''

یہاں اگر چہ معافی نے فتو کا دے کراس کی دلیل بھی نہیں بتائی الیکن ان کا فیصلہ تقلیدًا قبول کیا گیا۔

اسی طرح مسندا حمدا ورجم طبر انی میں روایت ہے کہ حضرت معافی یمن تشریف لا نے تو خولان
کی ایک عورت آئی اور سلام کے بعد کہنے گئی کہ اے شخص! تہہیں کس نے بھیجا ہے۔ حضرت معافی نے فرمایا کہ مجھے رسول اللہ کے بھیجا ہے۔ عورت نے کہا کہ آپ کورسول اللہ کے بھیجا ہے اور
آپ اللہ کے رسول کی کے اپنی میں تواسے رسول اللہ کے بیامبر کیا آپ مجھے دین کی با تیں نہیں بتا کیں گئی گئی جی بات قرمایا مجھے دین کی با تیں نہیں گئی حضرت معافی نے فرمایا مجھے سے جو جا ہو یوچھو۔ ی

پس حضرت معافی حضور کے سفیر اوران کے نمائندے کی حیثیت سے احکام دین بتایا کرتے تھے۔ اسی حدیث میں حضرت معافی نے نورت خاوندے حقوق بتائے ، لیکن نہ کوئی آیت اور نہ کوئی حدیث سنائی ۔ بلکہ اصول اسلام کے مطابق جواب دیا ۔ اور لوگ ان کی تقلید کرتے تھے۔ جنانچہ ابو سلم خولانی کی تقلید کرتے تھے۔ چنانچہ ابو سلم خولانی کی روایت میں ہے کہ اہلِ دمشق کی ایک مسجد میں ایک حلقہ میں ادھیڑ عرکے صحابہ کرام کھو ود تھے۔ درمیان میں ایک جوان سرمگیں آنکھوں والے اور چیکدار دانت والے صحابی تھے۔ جب صحابہ میں

صحیح بخاری:۴/ ۹۹۷ کتابالفرائض باب میراث البنات . له فند و مر

ر. ع البثيمي في مجمع الزوائد:٣/ ٣٠٠٨،٣٠٠ باب حقِ الزوج على المرأة کسی مسئلہ میں اختلاف ہوتا تو وہ فیصلہ اسی جوان صحافی کے سے کراتے۔خولانی نے اپنے ہم نثین سے کو اپنے میں اختلاف ہوتا تو وہ فیصلہ اسی جوان صحافی ہیں۔

یہ چند مثالیں تقلید تخصی کی نظیر ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ تقلید کی دونوں قسموں (تقلید تخصی اور غیر شخصی) پر سے اجلام تخصی کی نظیر ہیں جس معلوم ہوتا ہے اور حقیقت یہی ہے کہ جو شخص قرآن ،سنت سے براہِ راست احکام نکالنے کی صلاحیت نہ رکھتا ہواصل کے اعتبار سے اس کے لیے تقلید کی دونوں قسمیں جائز اور درست ہیں۔ چنانچے شاہ ولی اللّدر حمد اللّہ محدّث دہلوی فرماتے ہیں۔

اور (تقلید کی ندمت میں جو باتیں کہی گئی ہیں)ان کا اطلاق اس شخص پرنہیں جو آنخضرت کے سواکسی کے قول کو جت نہیں مانتاور جس کا اعتقادیہ ہے کہ حلال صرف وہ ہے جسے اللہ اور اس کے رسول کے نے حلال کر دیا اور حرام صرف وہ ہے جسے اللہ اور اس کے رسول کے نے حلال کر دیا اور حرام صرف وہ ہے جسے اللہ اور اس کے رسول کے نے حرام کر دیا لیکن چونکہ اس کو نبی کریم کی کے اقوال کا علم نہیں ہے نہ وہ آپ کے کلام میں سے متعارض احادیث کی تطبیق کے طریقے سے واقف ہے اور نہ آپ کے کلام سے استخباط احکام کے طریقے جانتا ہے۔ اس لیے وہ کس مہدایت یافتہ عالم کی اس بنا پر انباع کر لیتا ہے کہ یہ عالم (اپنے علم وتقوی کے پیش نظر) اپنے اقوال میں صائب (درست) ہوگا اور ظاہری طور پر رسول اللہ کی سنت کا متبع ہوگا۔ چنا نچ اگر اس کا یہ مگان غلط غابت ہوجائے تو وہ کسی جدال واصر ارکے بغیر اس کی تقلید سے دستیر دار ہوجائے گا تو (اس قسم کی ) تقلید سے کوئی کیسے انکار کرسکتا ہے۔ جبکہ فتو کی پوچنے اور فتوی دینے کا سلسلہ نبی کریم کے وقت سے چلا آتا ہے اور اس میں کوئی فرق نہیں کہ انسان ہمیشہ ایک ہی شخص سے فتو کی لیع چھا کرے (جسے تقلید شخص کہتے ہیں) یا بھی ایک شخص سے اور بھی دوسرے شخص سے بوچھا کرے (جسے تقلید مطلق کہتے ہیں) یا بھی ایک شخص سے اور بھی دوسرے شخص سے بوچھا کرے (جسے تقلید مطلق کہتے ہیں) یا بھی ایک شخص سے اور بھی دوسرے شخص سے بوچھا کے دور جسے تقلید مطلق کہتے ہیں) یا بھی ایک شخص سے اور بھی دوسرے شخص سے بوچھا کی دوسرے شخص سے بوچھا کی دور بھی تقلید مطلق کہتے ہیں) یا بھی ایک شخص سے اور بھی دوسرے شخص سے بوچھا کی دوسرے شخص سے بوچھا کی دور بھی تقلید مطلق کہتے ہیں) جبکہ اس میں مذکور و بالاشرائط بھی دوسرے شخص سے بوچھا کی دوسرے شخص سے بوچھا کی دوسرے شخص سے بوچھا کی دور ہے تقلید مطلق کہتے ہیں) یا بھی ایک دور سے خوبی ایک دور سے شخص سے بوچھا کی دور ہے تقلید مطلق کے دور سے خوبی کی تعلید مطلق کہتے ہیں کی جبکہ اس میں مذکور و بالاشرائط بھی دور سے خوبی اور کر بھی دور سے خوبی اس میں مذکور و بالاشرائط بھی دور سے خوبی کی اس میں مذکور و بالاشرائط بھی دور سے خوبی کی دور سے خوبی کو دور سے خوبی کی کی دور سے خوبی کی دور سے خوبی کی دور سے خوبی کی دور سے خوبی کی د

إجمة الله البالغه: ١٥٦م مطبوعه مكتبه سلفيه لا مور١٣٩٥ هـ وعقد الجيد : ٣٩ ،١٣٨٨ هـ مطبوعه مجتبا ئي د ملي \_

# تقليدِ شخص كى وجه!

اب علاء ونقهاء نے لوگوں کو صرف تقلید شخص پڑمل کرنے کے لیے کیوں فتویٰ دیا؟

فقہاء کرام نے محسوں کیا کہ لوگوں میں دیانت کا معیار روز بروز گھٹ رہا ہے احتیاط اور تقوی کا اسے جارہے ہیں۔ ایسی صورت میں اگر تقلید مطلق کا دروازہ کھلا رہا تو بہت سے لوگ جان ہو جھ کراور بہت سے غیر شعوری طور پرخواہش پرسی میں مبتلا ہو جا کیں گے۔ ایک شخص کا سردی کے موسم میں خون نکل آیا تو امام اعظم ابوحنیفہ کے زدیک اس کا وضوٹوٹ گیا اور امام شافعی کے زدیک نہیں ٹوٹا۔وہ اپنی سستی کی وجہ سے اس وقت امام شافعی کے زدیک اس کا وضوٹوٹ گیا اور امام ابوحنیفہ کے زدیک نہیں ٹوٹا۔اب اس کی حجولیا تو امام شافعی کے زدیک اس کا وضوجا تا رہا ،کین امام ابوحنیفہ کے زدیک برقر اررہا۔ اب اس کی تن آسانی اس کو ابوحنیفہ کی تقلید پرڈالے گی خرض جس امام کے قول میں اسے فائدہ اور آرام نظر تن آسانی اس کو ابوحنیفہ کی تقلید پرڈالے گی خرض جس امام کے قول میں اسے فائدہ اور آرام نظر جھوٹر دے گا اسے لے لے گا اور جہاں کسی کے قول میں نقصان یا خواہش نفس کی قربانی دکھائی دے اسے چھوٹر دے گا۔جس سے احکام شرعیہ نفسانی خواہشات کے ماتھوں میں کھلونا بن کررہ جائیں گے۔ یہ چیوٹر بلااختلاف حرام ہے۔ اس چیز کی خرابیوں کو واضح کرتے ہوئے امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

امام احمد وغیرہ نے تصریح فرمائی ہے کہ کسی شخص کو بیدتی نہیں ہے کہ وہ محض اپنی خواہشاتِ نفس کے زیرِ اثر ایک چیز کو پہلے حرام یا واجب سمجھے اور پھراسی کو جائز یا حرام قرار وید ہے۔ مثلا وہ خود کسی کا پڑوس ہوا ورشفعہ کا دعویٰ کرنا چاہتا ہوتو (امام ابو صنیفہ یے تول کے مطابق ) یہ مذہب اختیار کر لے کہ شفعہ کا حق پڑوسی کو ہوتا ہے پھر جب کوئی دوسر اُخص پڑوس کی وجہ سے اس پر شفعہ کا دعویٰ کر بے تو (امام شافعی کے مطابق ) یہ قول اختیار کر لے کہ شفعہ کا پڑوسی کو نہیں ہے یا مثلاً ایک شخص کسی مرنے والے کا بھائی ہوا ور میت کا دادا بھی موجود ہوتو یہ فد ہب اختیار کر لے کہ بھائی میراث میں دادا کے شریک ہوتے

ہیں اور جب خود دا دا بنے اور اس کا بوتا اپنے بھائی کوچھوڑ کر مرجائے تو بیر مذہب اختیار کرلے کہ دا دا کی موجودگی میں بھائی وارث نہیں ہوں گے۔ ل

صحابہ ﷺورتابعین کے زمانے میں چونکہ خوف خدااورفکر آخرت کاغلبہ تھا۔اس لیےاس وقت تقلید مطلق میں کوئی برائی ہیں سمجھی گئی۔اب چونکہ دیانت ختم اور نفسانیت کا غلبہ ہے۔اس لیے علماء نے انتظامی مصلحت کی بنایر بی<mark>نوی دیا که اب صرف تقلید شخصی جائز ہے اور آزاد تقلید (یعنی تقلید مطلق) کا طریقه ترک</mark> کردینا چاہیئے۔اگر ہر خص کواختیار ہو کہ جس مسکلے میں چاہیے جس مجتہد کی تقلید کرلے تو مذکورہ بالامثالوں کی طرح السےاقول کاایک مجموعہ ت<mark>یار ہوجا</mark>ئے گا جو کہ شیطان اورنفس کا مذہب ہوگا دین کا خواہشات کے تابع ہونا کس کے ہاں جائز نہیں ہے بلکہ فقہائے کرام توات محتاط تھے کہ وہ اپنے امام کے غیرمشہورا قوال پرفتو کا نہیں دیتے تھے کہ لوگوں میں تقوی کی کمی ہے اور <mark>ختاف مذاہب ہے</mark> آسانیاں تلاش کر کے ان پیمل کی خواہش رکھتے ہیں۔ علامهابن خلدون فرماتے ہیں:

تمام شہروں میں تقلیدان ائمہار بعہ میں محصور ہوگئ دوسرے ائمہ کے مقلدین ختم ہو گئے اور لوگوں نے (ان ائمہ سے )اختلاف کا دروازہ بند کردیا جس کی ایک وجہ تو برتھی کہ علوم کی اصطلاحات پیچیدہ ہو کر پھیل گئی تھیں اوراسکی وجہ سے اجتہاد کے مرتبے تک پہنچ<mark>نا پنی</mark> مشکل ہو گیا تھا اور دوسری وجہ پیتھی کہ اس بات کا اندیشہ تھا کہ اجتہاد نا اہلوں کے قبضے میں نہ چلا ج<mark>ا خانے اور</mark> یسے لوگ اسے استعال نہ کرنے لگیں جن کی رائے اور دین پراعتا نہیں کیا جاسکتا ۔لہذاعلاء نے اجتہادے عجز کا اعلان کر دیا اورلوگوں کوان ائمهار بعه کی تقلید شخصی کی طرف لوٹا دیا اوراس بات کوممنوع کر د<mark>یا کهان ا</mark>ئمه کی بدل بدل کر تقلید کی جائے۔ کیونکہ پیطریقہ دین کے تھلونا بن جانے کا سبب ہوجا تاہے۔ ی

ا. الفتاویالکبری لابن تیمیه:۲/ ۲۳۷مطبوعه دارالکتب الحدیثهٔ ۲۰مقدمهاب<mark>ن خلدون</mark>: ۴۴۸مطبوعه مکتبه تجاربه کبری معرب کتاب نمبرایاب فصل ۷۔

اورشاه ولى الله كهتم بين:

بلاشبہ پیچار مذاہب جو مدون ہو کرتح رین شکل میں موجود ہیں۔ان کی تقلید کے جائز ہونے کا تمام امت کا اجماع ہے اوراس میں جو صلحتیں ہیں وہ پوشیدہ نہیں بالخصوص اس زمانے میں جب کہ ہمتیں پست ہو چکی ہیں،خواہش پرستی لوگوں کی گھٹی میں پڑگئی ہے اور ہرایک صاحب رائے اپنی رائے پر گھمنڈ کرنے لگاہے۔ ا

# تقليد شخصي كي ايك برسى مثال!

تقلید شخصی کی ایک واضح مثال عبدعثانی کی میں جمع قرآن کا واقعہ ہے۔ حضرت عثان کی ایماع سحابہ کی قرآن کے سات کے لغات یا سات حروف میں سے صرف ایک حرف کو خصوص کیا۔ اگر چہ ساتوں حروف قرآن ہی کے شے اور جبر ئیل امین کے ذریعے رسول اللہ کی خواہش کے مطابق نازل ہوئے مگر جب قرآن مجید عجم میں پھیلا اور مختلف لغات میں پڑھنے سے تح یفٹ قرآن کا خطرہ محسوس کیا گیا تو باجماع صحابہ کی مسلمانوں پر لازم کردیا گیا کہ صرف ایک ہی لغت یا حرف میں قرآن کھا اور پڑھا جائے۔ انہوں نے اسی ایک حرف کے مطابق بہت سے نسخے کھوا کرا طراف عالم میں بھجوائے اور آج تک پوری امت اسی کی پابند ہے۔ اس کا پیمطلب نہیں کہ باقی دوسرے حروف حق منہیں سے بلکہ انتظام دین اور حفاظت قرآن کی خاطر ایک لغت کو اختیار کیا گیا ہی اسی طرح ائمہ مجتہدین سب حق بیں اور تقلید شخصی بدعت نہیں کیونکہ عثان کی کا واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ اگر امت کو کسی معاملہ میں گئی امور کا اختیار ملا ہوقوز مانے کے فساد کے پیش نظر ان میں سے میں ایک طریقے کو اختیار کر کے باقی معاملہ میں گئی امور کا اختیار ملا ہوقوز مانے کے فساد کے پیش نظر ان میں سے میں ایک طریقے کو اختیار کر کے باقی معاملہ میں گئی امور کا اختیار ملا ہوقوز مانے کے فساد کے پیش نظر ان میں سے میں ایک طریقے کو اختیار کر کے باقی معاملہ میں گئی امور کا اختیار ملا ہوقوز مانے کے فساد کے پیش نظر ان میں سے میں ایک طریقے کو اختیار کر کے باقی

ا حجة الله البالغه: ١ / ١٥٤ باب حكايه اهل الناس قبل الماته الرابعة وبعدها براسم على الله الله البالغة وبعدها والمسئك كي يوري تحقيق حضرت مولاناتقى عثمانى مدخله كى كتاب علوم القرآن مين ملحى والقرآن مين ملحى والقرير معارف القرآن ١٣٣٥ مع تفسير يسر

### طریقوں کوچھوڑ سکتی ہے اور تقلید شخص کے معاملہ میں اس سے پچھوزیا دہ نہیں ہوا۔ انکہ اربعہ کی خصوصیت!

اب سوال ہیں ہے کہ مجہ ترین تو بہت سے گزرے ہیں مثلا سفیان توری ،امام اوزاعی ،عبداللہ بن مبارک ،اسحانی بن راھویہ،امام بخاری ،ابن البی ابن شبرمہ حسن بن صالح وغیرہ ، پھران چار ماموں کی کیا خصوصیت ہے ،کسی بھی مجہ ترکوتقلید کے لیے مقرر کر سکتے ہیں۔ بات دراصل ہیہ ہے کہ ان حضرات کی تقلید نہ کرنے کی وجہ ایک مجبوری ہے اور وہ یہ کہ ان کے مذا ہب مدون شکل میں محفوظ نہ رہ سکے۔اگر ان حضرات کے مذا ہب بھی ائمہ اربعہ کے مذا ہب کی طرح مدون ومرتب ہوتے تو بلا شبہ ان سکے۔اگر ان حضرات کے مذا ہب کی مفصل کتا ہیں میں سے کسی ایک کوتقلید کے لیے اختیار کیا جا سکتا تھا۔ لیکن نہ تو ان حضرات کے مذا ہب کی مفصل کتا ہیں مدون ہیں نہ ان کے مذا ہب کے مفال کتا ہیں موضوع عمدون ہیں نہ ان کے مذا ہب کے مفال کتا ہیں صفحے اعتقاد یہی ہے کہ یہ سب حضرات ائمہ ہدایت پر ہیں ۔حضرت شاہ و کی اللہ صاحب ؓ نے اس موضوع یہ طویل بحثیں کی ہیں۔ جن کا خلاصہ یہ ہے:

(۱): شریعت کو بیجھنے کے لیے اسلاف پراعتماد کیے بغیر جارہ نہیں ایکن سلف کے اقوال پراعتماداس وقت کیا جاسکتا ہے جب کہ وہ صحیح اور مشہور کتابوں میں مدون ہوں یا صحیح سند کے ساتھ ہم تک پہنچ ہوں۔ نیز بعد کے علاء نے ان کی تشریح وقت کی خدمت کی ہو۔ اگر ان اقوال میں کئی معنی کا احتمال ہوتو ان پر بحث کر کے دانج معنی کو معین ومقرر کیا گیا ہو۔ بعض مرتبہ کسی فقید کا قول بظاہر عام ہوتا ہے لیکن ان پر بحث کر کے دانج معنی کو معین ومقرر کیا گیا ہو۔ بعض مرتبہ کسی فقید کا قول بظاہر عام ہوتا ہے لیکن اس سے کوئی خاص صورت مراد ہوتی ہے اس لیے یہ بھی ضروری ہے کہ اس فد ہب کے علاء نے ایس صورتوں کو واضح کر دیا ہوا ور اس کے احکام کی علتیں بھی بتا دی ہوں جب میں ہجہد کے مذہب کے بارے میں ایسا کام نہ ہوا ہو ، اس پر اعتماد کرنا درست نہیں اور یہ صفات ہمار سے زمانے میں مذاہب بارے میں ایسا کام نہ ہوا ہو ، اس پر اعتماد کرنا درست نہیں اور یہ صفات ہمار سے زمانے میں مذاہب اربعہ کے سواکسی مذہب میں نہیں یائی جا تیں۔

(۲): نبی کریم ﷺ کاارشادہ:

((اتبعوا السواد الاعظم))

لعنی ''سواد<mark>ا</mark> عظم (علاء کی جماعت کثیر) کی پیروی کرو۔''

جب ان جار فراہب کے سواد وسرے برحق مذاہب نابود ہو گئے تو اب انہی چار مذاہب کا اتباع سوادِ اعظم ہے۔

(۳):اگر مذاہب اربعہ سے باہر بھی کسی مجہد کے قول پر فتو کی دینے کی اجازت ہوجائے تو خواہشات نفس سے مغلوب علاء سوا ہے کسی بھی فتو کی کوسلف کے کسی مشہور عالم کی طرف منسوب کر دیں گے کہ بیہ بات فلال امام کے فلال قول سے ثابت ہے۔ جس امام کے اقوال کی تشریح میں علاء حق کی ایک کثیر تعداد مصروف رہتی ہے اس کے مذہب پڑمل کرنے میں تو خطر فہیں لیکن جہال بیہ بات نہ ہو بلکہ کسی مجہد کے اکاود کا اقوال ملتے ہوں وہال گمراہی کا سخت اندیشہ ہے (کیونکہ لوگ اس مجہد کی بات کوغلط معنی یہنا کراس سے من مانے نتائج نکالی گے کے ا

#### ایک عجیباع<mark>تراض کامدل</mark> جواب!

بعض حضرات نے اس بات پر کہ تقلید شخص سے خواہش پرستی کا دروازہ بند کرنا ہے پراعتراض کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:'' پاکستان میں اکثریت حضرات احناف کی ہے اور جینے رقص وسرور کے کلب موجود ہیں ان کے نتظم حنفی حضرات ہیں۔اگر تقلید شخصی ہوا پرستیوں کا علاج ہے تو آج ہوا پرستیوں کے بیمعمل جابجا کیوں موجود ہیں؟''

اس کے جواب میں ادب کے ساتھ گزارش ہے کہ جس شخص نے اللہ تعالی اور اس کے رسول ﷺ کے احکام کی کھلی نافر مانی کاعزم کرلیا ہے اور گناہ تبجھنے کے باوجودخواہش پرستی کی وجہ ہے اس کا اعقد الجمد : ۳۳،۳۳۰۔

مرتکب ہور ہا ہے۔اس کا علاج نہ تقلید میں ہے اور نہ ترکِ تقلید میں۔ یہاں بیخواہش پرسی زیر بحث نہیں بلکہ یہاں گفتگواس میکین خواہش پرسی کی ہور ہی ہے جس نے آج سود، شراب، قمار، بے پردگی اور دنیا بھر کے میکرات کو شرعی طور پر قرآن وسنت سے حلال ثابت کرنے کے لئے ایڑی چوٹی کا زورلگا رکھا ہے۔

آئ پوراعالم اسلام اس تجدداورابا حیت پسندی کی پیٹ میں ہے جس نے اجتہاداور آزادی گر عین اور حرام و ناجائز کو حلال اور جائز ثابت کرنے کے لیے علمی ادارے قائم کرر کھے ہیں۔ بیسب حضرات تقلید شخصی کو حرام قرار دیے گربی آگے بڑھے ہیں۔ ان کا پہلا واراس تقلید پر ہوا ہے جس نے دصرات تقلید شخصی کو حرام قرار دیے گربی آگے بڑھے ہیں۔ ان کا پہلا واراس تقلید پر ہوا ہے جس نے اس قتم کے اجتہادات کاراستدروک رکھا تھا اوران کو سب سے زیادہ مدداسی پروپی پینڈے سے ملی ہے کہ ائم کی تقلید حرام اور شرک ہے اور اسلام نے تقلید کی بجائے آزادی قکر کا درس دیا ہے۔ ان صاحبوں نے ہمارے ان اسلاف کی دور بین نگا ہوں کی پوری پوری تھد این کر دی ہے جنہوں نے نفس پرتی کے ہمارے ان اسلاف کی دور بین نگا ہوں کی پوری پوری تھد این کر دی ہے جنہوں نے نفس پرتی کے سر باب کے لیے تقلید شخصی کو لازم کیا تھا۔ جب تک عالم اسلام میں تقلید شخصی کارواج تھا اس وقت تک شروع ہوا ہے کہ تقلید حرام و شرک ہے تو اجتہاد کے نام سے شرخص نے قرآن سنت پر مشق ستم شروع کی ہماور اس پروپیکنڈ کے بعد سے لے کرآئ تک جتنے گراہ اور طور فرقے سامنے آئے ہیں ان میں محسوں ہوئی ہے۔ چنانچ مشتوں کا آغاز اس خودرائی اور ترک تقلید سے کیا ہے جتی کہ میں خودرائی پرغصہ ہو سے اکثر نے اپنی مشق کا آغاز اس خودرائی اور ترک تقلید سے کیا ہے میں کا اس خودرائی پرغصہ ہو کرتح ہور کرتے ہیں۔ پس اس زمانے کے جھوٹے اہل حدیث تبعین مخالف سلف سالحین جو ھیقت ماجا کرتح ہور کرتے ہیں۔ پس اس زمانے کے جھوٹے اہل حدیث تبعین مخالف سلف سالحین جو ھیقت ماجا کرتح ہور کرتے ہیں۔ پس اس زمانے کے جموٹے اہل حدیث تبعین مخالف سلف سالحین جو ھیقت ماجا الرسول سے جاہل ہیں وہ صفت میں وارث اور خلیفہ ہوئے ہیں۔ شیعہ اور روافض کے یعنی جس طرح

شیعہ پہلے زمانوں میں باب و دہلیز کفر ونفاق کے تھے اور مدخل ( دروازہ ) ملاحدہ اور زنادقہ کے تھے اسلام کی طرف اسی طرح بیرجابل بدعتی ابل حدیث اس زمانے میں باب اور دہلیز اور مخل ہیں۔ملاحدہ اورز نادقہ منافقین کے مثل اہل تشیع کے الی ان قال مقصود یہ کہرافضیوں میں ملاحدہ تشیع ظاہر کر کے حضرت علی اور حسنین ﷺ کوغلو کے ساتھ تعریف کر کے ،سلف کو ظالم کہہ کر گالی دے دیں اور پھر جس قدرالحادوزندقه پ<mark>یمیلانمیں ب</mark>چھ پروانہیں۔اسی طرح ان جہال بدعتی کا ذب اہل حدیثوں میں ایک دفعہ رفع پدین کرے،تقلید کارد کرے اورسلف کی ہتک کرے مثل ابو حنیفیّہ کی ۔جن کی امامت فی الفقہ ا جماع امت سے ثابت ہے<mark> اور پھر</mark>جس قدر کفراع قفادی اور الحاد اور زندیقیت ان میں پھیلا دے بڑی خوثی سے قبول کرتے ہیں اور ایک ذرہ چین بچین بھی نہیں ہوتے ۔اگر چہ علماءاور فقہاءاہلِسنت ہزار د فعهان کومتنبه کریں ہرگزنہیں سنتے <mark>سبحان ال</mark>د تعالیٰ مااشبه اللیلته بالبارحة اورسر(راز) اس کا بهر که وہ ند ہب وعقا کداہل سنت والجماعت سے نعل کراتیاع سلف سے مستنکف (لیعنی سلف کوحقیر سمجھ کران کی ا تباع سے روگر دانی کرنے والے ) ومتکبر ہو گئے ہیں فافھہ و تدبر الی ان قال ۔ پھرملاحدہ ومرزائیپہ قادیانیہ نکلے تو انہوں نے بھی انہی کے باب اور <mark>دہلیز اور م</mark>یخل سے ہونا اختیار کیااور جماعت کثیرہ کو ایمان سے مرتد اور منافق بنایااور جب زنادقہ چکڑ الو<mark>یہ نگل</mark>تہ بھی انہی کے دہلیز و درواز ہ سے داخل ہوئے اورایک خلق کوان سے مرتد ہنایا اور جب بیہ....خاتم<mark>تہ کملحدین</mark> نکااتو بھی انہی جہال اہل حدیث کے باب اور دہلیز سے داخل ہوکر کیا جو کچھ کیا لینی پہلے اس نے س<mark>د مثین او</mark>ر حصن حسین اسلام کہ اجماع امت مرحومه اورا تباع سلف صالحین ہے کہ خیرالقرون ہیں اس کوتو ڑا میں اس کفرونفاق کو داخل کبااورتح یف کلام الٰی وقر آن مجید کی ۔ مذاہب ملاحدہ زنادقہ کی طرح ایس کی کہ یہودیوں سے بھی بڑھ گیا اور الحادِ جہمیہ اور نیچر یہ اور کفریات فلاسفہ دہریہ کو اسلام میں بذریعہ م<mark>کروفریب</mark> اورتح یف کے داخل كيا.....بلفظه (كتاب التوحيد والسنّت في ردا بل الهاد والبدعية :٢٦٣،٢٦٢)

اسی طرح مشہور غیر مقلد عالم مولا نامجر حسن بٹالوی اپنے بچیس سالہ تجربے کے بعد فرماتے ہیں کہ بچیس برس کے تجربے ہے ہم کو یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ جولوگ بے ملمی کے ساتھ مجتبد مطلق (ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں) اور مطلق تقلید کے تارک بن جاتے ہیں وہ آخر اسلام کوسلام کر ہیٹھتے ہیں، کفر وار تداد کے اسباب اور بھی بکٹر ت موجود ہیں، مگر دینداروں کے بے دین ہوجانے کے لیے بے ملمی کیسا تھ ترک تقلید ہو ایک مدی ہیں وہ تقلید ہو ایک مدی ہیں وہ ان بیاری است نہر ہوجائے ہیں۔ (اشاعة السنة نمبر ہ جلداول)

#### تقلید کے درجات!

تقلید کی حقیقت اور تقلید شخصی <mark>کا ضرور</mark>ی ہونا تو ثابت ہو چکا۔اب ایک ضروری بات یہ ہے کہ فقہاء نے تقلید کرنے والوں کے کچھ در**جات** کی تشریح کی ہے۔

(۱): پہلا درجہ عوام کی تقلید کا ہے عربی زبان نہ جاننے والے، اسلامی علوم سے بالکل نا واقف، خواہ دوسرے علوم وفنون میں بہت ماہرا ورتعلیم یا فتہ ہوں۔

(۲): ایسے لوگ جوعر بی جانتے ہوں اور عربی کی تماییں پڑھ سکتے ہوں کیکن تفسیر حدیث وفقہ وغیرہ علوم ہا قاعدہ اسا تذہ سے نہ پڑھے ہوں۔

(۳): ایسے حضرات جو رسمی طور پر اسلامی علوم سے فارغ التحصیل ہوں کیکن علوم دین کے اصولوں میں اچھی استعداد اور بصیرت سے عاری ہوں۔ یہ سب لوگ عوام میں داخل ہیں اس قتم کے لوگوں کے لیے تقلید محض کے سواکوئی چارہ نہیں۔ کیونکہ بیلوگ براہ راست کتاب وسنت کونہیں سمجھتے اور نہا حکام کے دلائل میں تطبیق وترجیح کا فیصلہ کر سکتے ہیں تو وہ کسی امام کا دامن ضرور پیگریں گے۔

(ب): دوسرادرجه بتحرعالم کی تقلید کا ہے۔اییا آ دمی جو که درجه اجتهاد تک ندیج پہنچا ہوا گرچه اسلامی علوم کو ماہراسا تذہ سے حاصل کر کے عرصه دراز تک ان کی درس و تدریس اور تصنیف کی خدمت میں

فقہاء کے زیرِ نگرانی مشغول رہا ہو۔اس تسم کاعالم ند ہب کے دلائل سے بھی واقف ہوتا ہے اور بحثیت مفتی اپنے ند ہب کے ختلف اقوال میں سے اپنے زمانے اور حرف کے مطابق ،کسی ایک قول کو اختیار کر نے یا ند ہب کی تشریح کرنے کا اہل ہوتا ہے۔

(ح) بیسرادرجہ جمہد فی المذہب کی تقلید ہے۔ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں جواستدلال اور استنباط کے بنیادی اصولوں میں سمی جمہد مطلق کے پیروہوتے ہیں۔ لیکن جزوی مسائل کو براہ راست قرآن وسنت اور آ ثارِ صحابہ رہے ہے اخذ کرنے کی اہلیت رکھتے ہیں ایسے حضرات اپنے امام سے فروی احکام میں اختلاف رکھ سکتے ہیں لیکن اصولاً وہ مقلد ہی ہوتے ہیں۔ مثلا فقہ خفی میں امام ابو یوسف اور امام مجمد اب فقیت نفی میں امام مزنی اور امام ابوتور فقیمالکی میں ابن القاسم اور فقیم نبلی میں ابراہیم الحربی وغیرہ۔

(د):آخری درجہ جمتہد مطلق کا ہے۔ وہ خص جس میں تمام شرائط اجتہاد پائی جاتی ہوں وہ اپنے علم وہ میں تمام شرائط اجتہاد پائی جاتی ہوں وہ اپنے علم وہم کے ذریعے اصول استدلال بھی خود قرآن وسنت سے اخذ کرنے پر قادر ہواوران اصول کے تحت تمام احکام شریعت قرآن کریم سے مستبط بھی کرسکتا ہو جیسے امام ابو صنیفہ امام شافع وغیرہ۔ یہ حضرات اگر چہ اصول وفر وع دونوں میں مجتمد ہوئے ہیں کی ایک طرح کی تقلیدان کو بھی کرنی پڑتی ہے۔ جن مسائل میں قرآن وسنت میں کوئی تصریح نہیں ہوتی وہاں بیاس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ قیاس اور خالصة اپنی رائے کے بجائے صحابہ یا تا بعین کے سی قول کی تقلید کریں۔ بہر کیف جس طرح عام آدمی

 ا پنے ملک کا قانون براہِ راست نہیں سمجھ سکتا اور کسی ماہر قانون کا مشورہ لیتا ہے اس طرح عام لوگوں کو اپنے ملک کا قانون براہِ راست نہیں سمجھ سکتا اور کسی حدیث کوفقہ سے متعارض پائیں کیونکہ وہ احادیث کی تطبیق کونہیں سمجھتے ۔

#### تقليد جامد كى مذمت!

ایک ضروری بات بیرے کہ شریعت کے احکام میں خودرائی اور تقلید کی مخالفت فتیج ہے اس طرح تقلید میں جموداور مبالغہ بھی براہے اس کی کئی صورتیں ہو سکتی ہیں۔ مثلا ائمہ مجمته دین کو (نعوذ باللہ) شارع یا نبیا علیہم السلام کی طرح معصوم سمجھنا۔

(۲): کسی صیح حدیث پرصرف ای لیے عمل نہ کرنا کہ اس بارے میں ہمارے امام ؓ سے کوئی حکم ثابت نہیں۔ لے

(۳): کسی متبحر عالم کو بقینی طور پر بید معلوم ہوجائے کہ امام کا قول شیخ حدیث کے خلاف ہے اور حدیث کے خلاف ہے اور حدیث کے مقابل کوئی دلیل نہیں۔ پھر بھی حدیث کو قابل عمل نہ بھی تقلید جامد میں شامل ہے لیکن یہ فیصلہ کرنا کہ امام کا قول حدیث کے خلاف ہے اور اس پرای سے بڑھ کر قوی دلیل موجود نہیں بڑا دشوار امر ہے اور یہی منزلتہ الاقدام میں سے ہے خصوصا آج کل جبکہ نفسانی خواہشات کا زور ہے اور اکثر لوگ دین سے متعلق چندار دور سالے پڑھ کریا زیادہ سے زیادہ قرآن حدیث کے چھے ہوئے ترجے دکھے کرایے آپ کواس بات کا حقد ارسیمے لگ گئے اور مسائل میں جمہدانداند میں رائے زنی کرکے دیکھے کواس بات کا حقد ارسیمے لگ گئے اور مسائل میں جمہدانداند میں رائے زنی کرکے

امثلاً تشہد میں اشہد ان لا اله الا الله کہتے ہیں شہادت کی انگلی سے اشارہ کرنا بہت ی احادیث سے شاہت ہے۔ ثابت ہے لیکن بعض لوگوں نے اس سنت سے محض اس بنا پرا نکار کر دیا کہ امام ا**بوصنیفہ سے** اس کے بارے میں کوئی قول منقول نہیں (یہ بعض لوگوں کے دعم کے مطابق لکھا گیا در نہ اس مسئلے میں امام اعظم کم کا قول موجود ہے د کیھئے) (رفع التر دوفی عقد الاصابع عندالتشہد للعلامته ابن عابدینؓ)

اس محم حدیث کے مصداق بن گئے ہیں کہ:

((ضلو واضلو))

"وہ خود بھی گمراہ ہیں اور دوسروں کو بھی گمراہ کرتے ہیں۔''

الله تعال<mark>ی جار</mark>ے علماء کرام کو جزائے خیر دے کہ انہوں اس کے لیے بھی چند معقول شرا کط مقرر کی ہیں۔ تاکہ دین نفس پرستوں کے ہاتھوں کھلونہ بن کرنہ رہ جائے وہ شرا کط بیہ ہیں:

(۱):وہ عالم ایسا تخص ہو جواگر چہرتبہ اجتہاد تک نہیں پہنچا ہولیکن اسلامی علوم کو باقاعدہ ماہر اساتذہ سے حاصل کرنے کے بعد علوم کی تدریس قصنیف کی خدمت میں اکا برعاماء کی زیر نگرانی عرصه دراز تک مشخول رہا ہوتنسیر ،حدیث ،فقد ان کے اصول مستحضر ہوں اور کسی کی تحقیق میں اسلاف کے افادات سے بخو بی فائدہ اٹھا سکتا ہواوران کے طرز تصنیف واستدلال مے مزاج شناس ہونے کی بناپران کی صحیح مراد تک پہنچ سکتا ہو۔ ا

(ب): جس حدیث کی بناپروہ امام کا قول ترک کررہا ہوایں کے بارے میں بیاطمنان ہو کہ وہ علماء حدیث کے نزد یک صحیح ہے۔ کیونکہ بعض اوقات کسی حدیث کی سی مجتمدین کا اختلاف ہوتا ہے جو حضرات اسے سی محیحتے ہیں اس پڑمل کرتے ہیں اور جو حضرات اسے ضعیف سیجھتے ہیں اسے چھوڑ دیتے ہیں۔ ایسی صورت میں اگر مجتمد نے اس حدیث کو چھوڑ الوضعیف قرار دے کر چھوڑ اہے۔

(ج): اس حدیث کے معارض کوئی آیت قرآنی یا کو<mark>ئی دوسری</mark> حدیث موجود نه ہو۔

(د): اس حدیث کا مطلب بالکل صاف اور واضح ہواور اس کا کوئی دوسر ااطمینان بخش مطلب نه نکل سکتا ہو کیونکہ بسااوقات ایک حدیث میں کئی معنی کا احتمال ہوتا ہے۔ جمتیدا پی بصیرت اجتہا دسے ایسا عالم مذہب کے مختلف اقوال میں سے اپنے زمانے عرف کے مطابق ایک قول کو اختیار کرے یا مذہب کی تشریح کرنے کا اہل ہوتا ہے نیز جن مسائل کی تصریح کتب مذہب میں نہیں ہے ان کا جواب مذہب کے اصول وقواعد سے نکا لئے کا جواز بھی اس کو حاصل ہے۔

اس کے ایک معنی کو متعین کر دیتا ہے اور اس کے مذہب کو حدیث کے مخالف نہیں کہا جا سکتا۔

(ہ): پانچویں بات بیجھی ضروری ہے کہ اس طرح حدیث کی بناپر جوقول اختیار کیا جائے۔ائمہ اربعہ کے اجما<mark>ع کے</mark> خلاف نہ ہو۔

(۴): واضح احادیث توڑ مروڑ کراپنے مذہب کے مطابق بنانے کے لیے الیم عجیب وغریب تاویلات کرنا جس پراپنے دل میں بھی شک، شبہ ہو۔

(۵): یہ بھھنا کے صرف میرے امام کا مسلک حق ہے اور دوسرے ندا ہب نعوذ باللہ باطل ہیں ہے بھی تقلید جامدیا تقلید میں غلوجے۔

(۲): بہت سے مسائل ایسے ہیں جن میں ائمہ کے درمیان افضل اور غیر افضل کا اختلاف ہے، حلال وحرام کا اختلاف ہے، حلال وحرام کا اختلاف نہیں مثلا آمین آجت کی جائے یاز ورسے، رکوع کے وقت ہاتھ اٹھائے جائیں یا نہیں، ہاتھ سینے پر باند ھے جائیں یا ناف پر بیر سبطر یقے جائز ہیں اختلاف محض افضلیت میں ہے۔ ان اختلافات کوحلال، حرام کی حد تک پہنچا کرامت میں انتشار پیدا کرناکسی طرح بھی جائز نہیں۔

(۷): جہاں ائمہ میں جائز و نا جائز کا اختلاف ہے وہاں بھی اختلاف کوعلمی حدود کی حد تک رکھنا ضروری ہے اسے جنگ وجدل کا ذریعہ بنانا ، ایک دوسر کے خلاف بدزبانی ،عیب جوئی اور بر گمانی کسی امام کے مذہب میں جائز نہیں۔

## متشددین کی خدمت میں گزارش!

مسئلة تقليد پر جو پچونقل كيا گيااس كامقصد صرف امت مسلمه كي اكثريت كا نقطه نظرواضح كرنا تھا۔ بعض حضرات جب تو حيدوشرك پركوئى كتاب لكھنے بيشتے ہيں تو بعض فروى مسائل جيسے توسل اور تقليدِ ائمه متبوعين وغيره ميں اختلاف كوكفر اور اسلام كا اختلاف بنا كرا چھے خاصے مسلمانوں كوگفارومشركين كى صف ميں لا كھڑ اكر ديتے ہيں۔ بہر حال اگر کسی کواس نقطہ نظر سے اختلاف ہوتو وہ اپنے موقف پر قائم رہے کین ائمہ مجتہدین پر شریعت سازی یا مقلدین پر کفروشرک کے الزامات عائد کرنا نہایت ہی خطرناک طرزِ عمل ہے جس سے اللہ کی پناہ مانگنی چاہیئے ۔مسلمانوں کی شان و شوکت اور ہیت و عظمت کو ہمیشہ آپس کی خانہ جنگی نے تباہ کیا ہے اور فروعی مسائل پرلڑ ایوں سے ہمیشہ اسلام و شمن لوگوں نے فائدہ اٹھایا ہے۔ متشدد غیر مقلدین کے لیے مشہوراہل حدیث عالم نواب صدیق حسن خال کی تحریم شعل راہ ہے۔

ایک منت خدا کی جھے پر یہ ہے کہ میں فقط جماعت اہلِ سنت کوفرقہ ناجیہ جانتا ہوں حنفی ہوں یا شافعی ، مالکی ہوں یا خاہری اہل حدیث ، یا اہلِ سلوک اور کسی کے حق میں ، ان میں سے گمانِ بد خہیں رکھتا۔ اگرچہ مجھ کو یہ بات معلوم ہے کہ ہرگروہ کے اندران میں سے پچھ مسائل خلاف دلائل بھی بیں اور بعض موافق نصوص ۔ بعض فتو ہاں کے سیح اور بعض ضعیف یا مردود ہیں۔ اس لیے عمم اکثر کو ہے نہ اقل کو اور انکہ سلف سے جو ممل بعض احاویث میں متروک ہو گیا ہے اس کے ہیں عذر ہیں جو کتاب جاب کے ہیں عذر ہیں جو کتاب جلب المنفعت یا میں لکھے گئے ہیں۔

ائمہ سلف پر طعن مخالفتِ سنت کا کرنا انصاف کا خون بہانا ہے ہاں جومقلدان کے بعد وضوح دلیل کتاب وسنت کے تقلیدرائے بحت پر جامد ہیں ان کوخاطی مجھتا ہوں لیکن گمراہ بحت ہیں جانتا، ندان کے پیچھے نماز پڑھنے سے انکار کرتا ہوں نہ معاذ اللہ ان کوکا فرکہوں۔

مسائل وعبادات ومعاملات میں اختلاف اہلِ علم مکفر نہیں ہوتا ہے غایدةً مانی الباب یہ ہے کہ خطاء فی الاجتہاد یا خطافی الفہم ہوتی ہے۔ جس کوعلاء بہجانتے ہیں۔اللہ سے امیدر گھتا ہوں کہ اگر قائل و فاعل اس خطاکا اپنے قصد میں مخلص غیر متعصب تھا اور کسی وجہ قوی سے شبہ میں گرفتار ہوگیا تو وہ خطا اس کی معاف ہوجا وے۔اگر جموداس خطا پر عمد ابراہ نفاق و شقاق خدا اور رسول کھی کے تو محل نہایت کا ایترک اعادیث کے اعزار کے بارے میں شخ الاسلام ابن تیمیہ کارسالہ رفع الملام بھی۔

اندیشہ ہے۔ لیکن کسی مسلمان راجی وخائف کی نسبت ایسی بدگمانی کرنا پچھ ضروری نہیں ہے : نحن نحکم بالظواہرواللہ اعلم بالسرائر۔ لے

ل القاء المنن بالقاعجن بحواله ما بهنامه فاران مئى ١٩٦٣ء (تقليد كى شرعى حيثيت)

☆.....☆.....☆



عقيده اورعقيدت!

#### بابششم

#### شرك كى مذمت!

انسان فطری طور پر فقیر و بحتاج ہے اور زندگی کی ہر مشکل میں فطرۃ ایک اللہ کی طرف مائل اور متوجہ ہوتا ہے۔ لیکن چونکہ اللہ تعالی نے نفع ونقصان پر اسباب وعوامل کا پر دہ ڈال رکھا ہے۔ اس لیے انسان اسباب واشیاء کو نفع وضرر کا مالک حقیقی سمجھنا شروع کر دیتا اور جب اس کی توجہ اور میلان مخلوق کی طرف مکمل اور تام جاتا ہے تو اس کو اپنار ب مان لیتا ہے۔ اس کو مستقل طور پر نافع اور ضرر رسال سمجھ کر اپنی حاجات پوری کرنے کے لیے اس مخلوق سے مدوطلب کرتا ہے اور یہی چیز اس کو غیر اللہ کے آگے سجدہ ریز کر دیتی ہے۔ پھر غیر اللہ سے محت اور غیر اللہ کی عبادت اس کی زندگی کا مقصد بن جاتی ہے۔

اگرچہ ایساانسان بعض اوقات زبان سے اللہ تعالیٰ کی عظمت و محبت کا اعتراف کرتا ہے کین اس کا دل کبھی ایک اللہ کے ذکر ، اس کی حمد و ثناء اسے مالک اور متصرف ماننے سے خوش نہیں ہوتا ، جبکہ اس کے ساتھ دوسر سے جھوٹے معبودوں کے مالک اور متصرف ہونے کا ذکر نہ کیا جائے۔ جبیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ مشرکین کی بیرحالت بیان کرتے ہیں:

﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ اشْمَآزَتَ قَلُوبِ اللَّهِينَ لِا يَوْمِنُونَ بِا لَاخِرةِ وَإِذَا ذَكِرَا لَذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُم يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (زم:٣٥)

''جب صرف ایک الله تعالی کا ذکر کیا جاتا ہے (کہ وہ بلا شرکت غیرے تمام کا کنات کا مختار، ما لک اور متصرف ہے ) توان لوگوں کے دل منقبض ہو جاتے ہیں اور جب اس کے سوااوروں کا ذکر کیا جاتا ہے تب وہ خوشیاں منانے لگتے ہیں۔''

مشركين كي ايك عام صفت!

الغرض مشرکین کے سب گروہوں میں یہ بات مشتر کہ طور پر پائی جاتی ہے کہ مخلوق میں سے جس

شے کی بھی پرستش یااطاعت کرتے ہیں دراصل اس چیز کونفع ونقصان پہنچانے والی خیال کرتے ہی اس کی عبادت کرتے ہیں۔ یہ کل ایک عظیم جرم ہی نہیں بلکہ خالق کا کنات کے خلاف بعناوت بھی ہے۔اللہ کی فرمال روائی اور اس کے ملک میں کسی کوشر یک کرنا ،اس کی بادشاہی میں کسی کومستقل طور پرمتصرف ماننا، درحقیقت بیداللہ تعالی گواتھم الحا کمیں اور رب العالمین نہ مانے کے برابر ہے۔ دنیا کے مجازی حکمران شخت سے سخت جرم کو معاف کر دیتے ہیں لیکن باغیوں کے ساتھ نرمی نہیں کرتے جب ان عارضی حکام کی حکومت سے انکار کرنا اثنا بڑا جرم ہے تو چرخالق کا کنات اور مالک حقیقی کے باغیوں کا کیاانجام ہوگا؟ سوچ اور عبرت کا مقام ہے کیونکہ کفر وشرک کی حالت میں مرنے والے ہر گرنہیں بخشے جا کیں گے۔ان کی سزادائی ہوگی البتہ کفروشرک کے سواد وہرے گناہ چھوٹے ہوں یا بڑے،سب قابلِ معافی ہیں اور اللہ تعالی جس کوچا ہے کچھ عذاب دے کریا بلاعتراب اس کے سارے گناہ بخش دے۔ارشا دِر بانی ہے:

﴿إِن الله لا يغفِفِر ان يشرِك بِهِ ويغفِر مادون ذلِك لِمن يشآطومن يشرِك بِا اللهِ فقد ضل ضللام بعيدا ﴿ النسا:١١٦)

''بےشک اللہ تعالیٰ نہیں بخشااس (جرم عظیم ) کو کہ شریک ٹھر ایا جائے اس کے ساتھ اور بخش دیتا ہے اس کے ساتھ اور بخش دیتا ہے اس کے سوا (جرم چاہے جتنے ہوں) اور جس نے شریک ٹھر ایا (کسی کو) اللہ تعالیٰ کے ساتھ تو وہ بڑی دور کی گمراہی میں جابڑا۔''

اسی طرح دوسری جگهارشاد ہے:

﴿ اللهِ الل

'' کیا گمان کرتے ہیں کفار کہ وہ بنالیں گے میرے بندوں کومیرے سوا کارساز؟ بے شک ہم نے جہنم کو کفار کی مہمانی کے لیے تیار کر رکھا ہے۔''

جوکوئی بھی اللہ تعالی کوچھوڑ کرکسی مخلوق کے سامنے جھکتا ہے۔اللہ جل شانہ کی بے نیاز ذات کی طرف سے اس پر حقیقی نصرت و برکت کے درواز بے بند ہو جاتے ہیں اور پیشخص کل قیامت کے دن بے کسی ،شرمندگی اور رسوائی کی حالت میں ہوگا جیسا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لا تَجعل مع اللهِ إلها آخر فتقعد مذموما مخذولا ﴾ (بني اسرائيل:٢٢) "نه هم راالله كساته كوكي معبود ورنه پهرتم پشيمان اورخوار موكر بيڅهر موگهـ" دوسرى جگه فرمات بين:

﴿ فَتَلْقَى فَى جَهِنَمُ مِلُومًا مِدْحُورًا ﴾ (بن اسرائيل ركوع نمبر١٣)

''(بعنی اللہ کے ساتھ کو <mark>کی اور معبود نہ ٹ</mark>ھراؤ)ور نہتم کو ذوزخ میں ملامت زدہ اور دھکے دے کر پھینک دیا جائے گا۔''

حضرت لقمان علیہ السلام نے اپنی قوم اور عوام الناس کو کتنی نصیحتیں کی ہوں گی لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کے صرف ان اقوال کو بیان فر مایا ہے جوانہوں نے ایس بیٹے کو جو ان کے صرف ان اقوال کو بیان فر مایا ہے جوانہوں نے ایس بیٹے کو جو نصیحت کرتا ہے وہ سراس سے ان کی اور خلوص ہوتی ہے چنا نجوار شادِ خدا وندی ہے:

﴿ و إِذْ قَالَ لَقَمَانَ لِابْنِهُ وَهُو يَعِظُهُ يَبْنَى لَا تَشْرِكُ بِإِ اللَّهِ طَانِ الشِّرِكُ لظلم عظِيم (سورة لقمان: ١٣)

''اور جب لقمان نے اپنے بیٹے کونصیحت کرتے ہوئے کہااے میرے (چھوٹے) بیٹے! کسی کو اللّٰد کا شریک نہ ٹھہرانا، شرک بہت بھاری ناانصافی ہے۔''

اس سے بڑھ کرناانصافی کیا ہوگی عاجز مخلوق کوخالق مختار کا درجہ دیا <mark>جائے اورا</mark> بنی جان پراس سے بڑھ کر اور کیا ظلم ہوگا کہ اشرف المخلوقات ہو کر عاجز مخلوق کے سامنے سر بسجو د <mark>ہوجا</mark>ئے۔ جب نصار ک نے پولس کی تعلیمات کے زیرا ثرعیسی علیہ السلام کواللہ تعالیٰ کا بیٹا اور جزقر اردیا تو قرآن مجید میں ان

کے عقیدہ کی تر دیدیوں نازل ہوئی:

﴿لقد كفر الذِين قالوا إن الله هوالمسِيح ابن مريم طوقال المسِيح يبنِي إسرآ ئِيل اعبد والله ربى وربكم طانه من يشرِك بِاللهِ فِقد حرم الله عليهِ الجنة وما وئه النارطوما للظلمين مِن انصار٥ ﴾ (المائده: ٢٢)

" بے شک کافر ہوئے جنہوں نے بیکہا کہ اللہ تو میں ابن مریم ہے حالانکہ سے نے خود بیکہا کہ اے بنی اسرائیل بندگی کرونم اللہ کی جومیرااور تمہارارب ہے بے شک جس نے شریک تلم ہرایا اللہ کے ساتھ، حرام کی اس پراللہ نے جنت اور اس کا ٹھکا نہ دوزخ ہے اور کوئی نہیں بے انصافوں کا مدد کرنے والا۔ شرک کا انجام!

اور جو بد بخت الله تعالی کوچھوڑ کر دوسروں کو اپنا کارساز اور حاجت روا مانتے ہیں اور ان سے یہ امید وابستہ کئے ہوئے ہیں کہ جب ان پر کوئی آفت آئے گی تو وہ (جھوٹے معبود) نہیں بچالیں گے۔ ایسے لوگوں کی مثال اللہ تعالیٰ نے کس خوبی سے بیان فرمایا ہے:

﴿ مثل الذِين اتخذوا مِن دونِ اللهِ اولِيا**ً كمثلِ الع**نكبوتِ ج اِتخذت بيتا ط وإن اوهن البيوت لبيت العنكبوت ١٣٠١)

ان لوگوں کی مثالیں جنہوں نے اللّہ کوچھوڑ کراور حما <mark>یق بنا لیے ہی</mark>ں مکڑی جیسی ہے کہ بنایاس نے جالے کا گھر اور (تم سب جانتے ہو کہ )سب گھر وں میں کمزور ترمین گھر مکڑی کا گھر ہوتا ہے۔ کاش ان کو سمجھ ہوتی۔''

ان کی تو قعات مگڑی کے جالے سے بھی زیادہ کمزور ہیں وہ تو ہوا <mark>کے جھو نگ</mark>ے کو بھی برداشت نہیں کرسکتا چہ جائیکہ بادو باراں یا طوفان سے ان کی حفاظت کرے پس جو بھی ال<mark>لہ تعالیٰ</mark> کے سواکسی اور کو بچانے والااور محافظ سمجھے گا اور اللہ تعالیٰ سے تعلق تو ڑکر غیروں کے ساتھ تعلق جوڑے گایاان پر بھروسہ کرے گا۔ان کی مثال اسی نادان مکڑی کی سی ہے جواپنے جالے کے تاروں پر بھروسہ کرتی ہے اور امیدول کے محلات تعمیر کرنا جا ہتی ہے۔

بلاشبه خالق کا ئنات کو چھوڑ کرکسی اور کو معبود بنالینااور اسے اپنا کارساز سمجھنا انتہائی بربختی اور حمافت ہے۔ کا نکات میں موجود مخلوقات اور مصنوعات میں جب کوئی عاقل غور وفکر کرتا ہے تو سمجھ جاتا ہے کہ عالم کا پیدا کرنے والا، باقی رکھنے والا اور اس میں ہرفتم کے تصرفات کرنے والا صرف ایک اللہ ہی ہے۔ اس کے دست قدرت میں سارے آسال وزمیں ہیں۔ ہرچیز ، فرشتے ، سورج و چا نداور جن وانس سب اپنی ذات اور کمالات میں ہردم اس کے محتاج اور دست نگر ہیں۔ پس عبادت کے لائق بھی بجز اس کے کوئی اور نہیں ہوسکتا۔

اس کے علاوہ تمام ابنیاء علیہم السلام اوراد یان ساویہ تو حید کی صحت اور شرک کے غلط اور باطل ہونے پر متفق ہیں۔ اب بھی ان تح یف شدہ کتب لیعنی تو رات ، انجیل ، زبور اور دیگر انبیاعلیہم السلام کے صائف میں ایسے جملے بکثر ت ملتے ہیں جن سے انبیاء علیم السلام گا ایک اللّٰد کی بندگی اور عبادت کرنا اور اپنی اقوام اور امتوں کو ایک اللّٰد کی عبادت اور اسی پر بھروسہ کرنے کی وعوت دینا ثابت ہوتا ہے۔ انبیاء علیہم السلام نے اپنے اقوال اور اعمال سے واضح کیا کہ وہ ایک اللّٰہ تقالی کے سوانہ کسی دوسر نے کی عبادت ہوتا ہیں اور نے ہیں اللہ ہر نبی کو بذریعہ وقتی بنایا گیا کہ اور نہی اس کے حکم کے مقابلہ میں کسی اور کی بات کور جے دیتے ہیں بلکہ ہر نبی کو بذریعہ وجی بنایا گیا کہ اگر کو کئی شخص اللّٰہ تعالیٰ کے ساتھ دوسروں کی عبادت بھی کرنے والی کی تمام نکیاں ضائع ہوجا کیں گا اور شرک کا انجام حرمان و ضران کے سوا بھی تبیں جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے نہ ہو و من یدع مع الله اور شرک کا انجام حرمان و نہ سابہ عندر بّہ طانّہ لا یفلو سے الکافرون کی (المؤمنون: کا الله الخر لا بر ہان له به فانّہ حسابہ عندر بّہ طانّہ لا یفلو سے الکافرون کی اس کے پاس کو کی مند تبیں تو اس کا حساب سے بیشک کا میاب نہیں ہوں گے انکار کرنے والے۔ "

اورسورہ انعام میں فرماتے ہیں:

﴿ولقدهدی الله یهدی به من یّشاء من عباده طولواشر کوا لحبط عنهم ما کانوا یعملون ﴾ (سوره انعام:۸۸)

'' بیال<mark>لاتعالیٰ کی ہدایت ہےاس پر چلا تا ہے ج</mark>س کو چاہےا پنے بندوں میں سے اور اگر وہ شرک کرتے تو ضرورض<mark>ا کع ہوجا</mark>تے (ان سے وہ اعمال) جو کچھانہوں نے کیا تھا۔''

اسی طرح سورہ زمر میں ارشادہے کہ:

ولقد اوحى اليك والى الذين من قبلك لئن اشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخسرين بل الله فاعبلوكن من الشاكرين وما قدروالله حق قدره والارض جميعا قبضته يوم القيام ولسّم واسّم واسم عملويات بيمينه طسبحانه وتعالى عما يشركون ٥ الزم: ٢٥-٢٧)

''بےشک وی گی گئے ہے بھی کواور جو بھے سے پہلے تھے کہ اگر (بالفرض ومحال) تو نے بھی شریک مان لیا تو ضائع ہوجا ئیں گے تیرے اعمال اور تم بھی نفصان اٹھانے والوں میں سے ہوجاؤگے۔ بلکہ اللہ ہی کی عبادت کر اور ہوجا شکر کرنے والوں میں سے اور نہیں پہچانی انہوں نے اللہ کی قدر جیسے کہ قت اللہ ہی کی عبادت کر اور ہوجا شکر کرنے والوں میں سے اور نہیں بہچانی انہوں نے اللہ کی قدر جیسے کہ تقااس کی قدر پہچانے کا اور (اس کی شان تو ایسی عظیم ہے کہ ) زمین ساری اس کی مٹھی میں ہوگ قیامت کے دن اور سارے آسان لیٹے ہوئے ہوں گے اس کے داہنے ہاتھ سے دوہ پاک ہے ہر عیب سے اور بہت بالاتر) (اونچا) ہے اس سے جو کہ اس کا شریک بتلاتے ہیں۔''

#### حدیث نثریف میں نثرک کی مذمت!

اگرچیترک فی اور مذمت ہیں بہت ماحادیث ہیں کیکن یہاں صرف تین احادیث برا کتفا کیاجا تا ہے۔ (۱): حضرت عبداللہ بن مسعود رہے سے روایت ہے کہا یک شخص نے رسول اللہ اللہ علیہ عرض کیا: ((يارسول الله اى الذنب اكبر عندالله؟ قال ان تدعوالِله ندَّاوهو خلقك))(الحديث متفق عليه مشكوة باب الكبائر)

''اے اللہ کے رسول! اللہ کے نز دیک بہت بڑا گناہ کون ساہے؟ فرمایا کہ تو اللہ تعالیٰ کا شریک تھبرائے حالان<mark>کہ اس</mark>نے تجھ کو پیدا کیا ہے۔''

(٢) اور حضرت ابو ہریرہ کے حضور کے کاارشاد مبارک نقل کرتے ہیں کہآ ہے کے فرمایا:

((اجتنبو االسبع الموبقات قالوا!ما هن يا رسول الله؟ قال الشرك با الله ، والسحر و قتل النفس التي حرم الله الا بالحق ، واكل الربوا واكل مال اليتيم ، والتولّي يوم الزحف وقذف المحصنات المومنات الغافلات ))( متفق عليه مشكوة)

'' کہ سات ہلاک کرنے والی چیزوں سے بچو صحابہ کرام شینے عرض کیاا ہے رسول اللہ!وہ کیا ہیں؟ فر مایا اللہ کے ساتھ شرک کرنا ، جاد و کرنا ، ناحق قبل کرنا ، سود کھانا اور یتیم کا مال کھانا اور لڑائی کے دن پیٹھ پھیر کر (جنگ سے ) بھا گنا اورا بمانداریا کدامن مینجبر عور توں پر تہمت لگانا۔''

(٣):اورحضرت معاذی سے روایت ہے کہ جھے رسول اللہ ﷺ نے دس با توں کے ساتھ وصیت کی ہے:

((قال لا تشرك بالله شيئا وان قتلت او حرقت) (الحديث ، رواه احمد مشكوة) " (فرماياكه) الله كي اتوجلاد ياجائي-" (فرماياكه) الله كساته كسي كوشريك نه هم الرّب الحريج المحقط كردياجائي يا توجلاد ياجائي-" مشركانه عقائد كاثرات!

حقیقت ہے ہے کہ شرکا نہ عقائدا لیے کثیف اور دبیز پردے ہیں جو ہمیشہ صاحبِ عقیدہ اوراصل حقیقت ہے ہے کہ شرکا نہ عقائد ایسے کثیف اور دبیز پردے ہیں جو ہمیشہ صاحبِ عقیدہ اور عالی حقیقت کے در میان حجاب بن جاتے ہیں اور مشرک حقائق کے دریافت کرنے سے حجر وم ہوجا تا ہے۔ جب ایک شخص کوئی غلط عقیدہ مان لیتا ہے تو اس کی عقل اور فکر اس عقیدہ پر جمی رہتی ہے اور اس کے افکار

کی ترقی اور جدو جہدرک جاتی ہے۔ پھر وہ بہت سے خرافات کو مان لیتا ہے اور حقیقی کمالات سے دور، ذلت اور پستی کے گڑھے میں گرجا تاہے۔ اس کی ساری زندگی وحشت، اوہا م اور خوف و ہراس کی نذر ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے، حیوانات کی معمولی سی حرکت اور پرندوں کی پھڑ پھڑا ہے ہے۔ اس پر ہیبت طاری ہوجاتی ہے۔ غلط تصورات کی بدولت وہ دنیوی زندگی میں خوشحالی کے کافی وسائل سے محروم ہوجاتا ہے اور ہے۔ فارت میں بھی دائی عذاب اور پریشانی میں گرفتار ہے گا۔

#### صحیح راسته!

اس لیے ہر شخص (خواہ انس ہویا جن) پر فرض ہے کی وہ اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات میں کسی دوسرے کوشریک نہ کرے ۔ اسی ذات کو خالقِ کا نئات ، رب العالمین مانے ، وہی پیدا کرنے والا ، ہمارے مصائب ومشکلات کو دور کرنے والا ، ہماری حاجق کو پورا کرنے والا ، ہماری عزت وذلت ، مرنا جینا ، اسی کے قبضہ قدرت میں ہے ۔ وہی علیم ونہیر عالم الغیب والشھادۃ اور کا نئات کی تمام تھیقق کو جانے والا ہے ۔ وہی ذات ہے جس کے علم نے کا نئات کے ہر ذر ہے کا اصاطہ کیا ہوا ہے ۔ کا نئات کی ہر چیز کے ظاہر و باطن ہر آن دیکھنے اور جانے والا ہے ۔ کا نئات کا کوئی ذرہ مخلوقات کا عمل وقول کوئی سوچ وسوسہ اور داز کی چیز اس سے پوشیدہ نہیں :

﴿إِن الله لا يخفي عليهِ شيء فِي الارضِ ولا فِي السَّمَا ﴾ (آل عمران: ۵) "بِشك الله تعالى سے كوئى چيز يوشيده نهيں خواه وه زمين ميں مويا آسان ميں \_"

نیز ہم پر بی بھی فرض ہے کہ تمام مخلوق خواہ انس یا جن ، فرشتہ ہو یا بھی مرسل صحابی ہویا ولی ، بادشاہ ہو یا فقیر ، حاکم ہو یا محکوم ، جاندار ہو یا ہے جان سب کواس کے تتاج وغلام مان لیں ہر طرف سے کٹ کر صرف ایک اللہ تعالیٰ کے وفا دارا درشکر گزار بند ہے بنیں اس کی عظمت اور جلال کو مجھیں ، اس کے ہر حکم آگے۔ سرتسلیم خم کردیں اور اپنی عبادات کو ہرفتم کی مشرکانہ آمیزش سے پاک کرے دل وجان سے اس کی

عبادت کریں اوراس کے احکام کے مطابق زندگی بسر کریں۔

بندے پرفرض ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں تقرب حاصل کرنے کے لیے یا سفارشی بنانے کے لیے بھی کسی مخلوق کی عبادت نہ کرے اور نہ ہی عبادت کی شکل وصورت اختیار کرے۔ کفار ومشرکین کا یہی طریقہ تھا۔ وہ انہیں ٹو کا جاتا تو یہی طریقہ تھا۔ وہ انہیں ٹو کا جاتا تو جواب میں کہتے تھے کہ بے شک بڑا خدا تو ایک ہی ہے جس نے آسان وزمین پیدا کئے ہیں ۔لیکن ہم جواب میں کہتے تھے کہ بے شک بڑا خدا تو ایک ہی ہم خدا نے واحد کے قریب ہوجائیں اور بھی کہتے ان چھوٹے خدا وَں کی عبادت اس لیے کرتے ہیں کہ ہم خدا نے واحد کے قریب ہوجائیں اور بھی کہتے کہ بیاصنام اور بت ہماری عبادت سے خوش ہوکر بڑے خدا کے حضور میں سفارش کریں گے اور ہماری عبادتیں وہاں تک پہنچادیں گے۔قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ويعبدون مِن دونِ الله مالا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤ لاِ شفعآونا عِنداللهِ ط سبخنه وتعالى عمايشركون ﴾ (سوره يونس:١٨)

''اور یہ مشرک عبادت کرتے ہیں اللہ تعالی کے سوا ایسی چیزوں کی جو (عبادت نہ کرنے کی صورت میں) نفع دے سی ہیں اور کہتے میں ان نفع دے سی ہیں اور کہتے ہیں یہ نہود) تو ہمارے سفارشی ہیں اللہ کے نزدیک (اس لیے ہم ان کی عبادت کرتے ہیں۔) وہ پاک ہے ہر عیب سے اور بہت بالاتر) (اونچا) ہے اس سے جو کہ اس کا شریک بتلاتے ہیں۔'
یاک ہے ہر عیب سے اور بہت بالاتر) (اونچا) ہے اس سے جو کہ اس کا شریک بتلاتے ہیں۔'
دوسری جگہ ارشاد ہے:

﴿ الا لِلهِ الدِين الخالِص طوالذِين اتخذوا مِن دونِه اوليا قما نعبدهم إلا لِيقرِبونا إلى اللهِ الدِين الخالِص طوالذِين اتخذوا مِن دونِه اوليا قما نعبدهم إلا لِيقرِبونا إلى اللهِ لا يهدى من هو كذِب كفّار ﴾ (سورة الزمر:٣)

"خبر دار الله تعالی ہی کے لیے (شرک وریاسے) خالص بندگی ہے اور جن لوگوں نے بنالیے

ہیں اس کے سوااور حمایتی اور کہتے ہیں ہم توان کی عبادت نہیں کرتے مگر محض اس لیے کہ یہ ہم کواللہ تعالیٰ کامقرب بنادیں ۔ بے شک اللہ فیصلہ کردے گاان میں جس چیز میں وہ جھگڑ رہے ہیں البتة اللہ مہدایت نہیں دیتااس کو چوہ موجھوٹا حق نہ ماننے والا۔''

ان آیات میں کہی بتایا گیا ہے کہ شرکین بتوں کی عبادت ، ان کوخالق و مالکِ حقیقی سمجھ کرنہیں کرتے سے بلکہ اللہ تعالی ہی کوخالق و مالک حقیقی اور کا ئنات میں متصرف مانتے سے لیکن قرب اللی ، دعاؤں اور عبادات کواللہ تک پہنچانے کے لیے اصنام اور ہزرگ ہستیوں کی مورتیوں کی پوجا کرتے ہے۔ اس لیے مشرکین ٹھہرائے گئے اور توجید خالص سے محروم ہوکردائی خسارے میں بڑگئے۔

البتہ دعا کی درخواست کے لیے علماء کرام اور صالحین کی خدمت میں حاضر ہونا اس سے بالکل جدا ہے۔ کیونکہ جب کوئی مسلمان کسی اللہ والے صالح آ دمی سے دعا کی درخواست کرتا ہے تو اس کی عبادت نہیں کرتا اور مسلمان سے دعا کی ورخواست کرنا قرآن وسنت اور اجماعِ امت سے ثابت ہے جیسا کہ توسل کے باب میں مفصل گزر چکا ہے۔

اسی طرح انبیاء کیہم السلام ،اولیاء اور صلحاء معرفی اور ان کی تعظیم واحتر ام کرنااس ضمن میں شارنہیں اور نہ ہی یہ غیر اللّٰد کی عبادت ہے بلکہ ہم کوان ہستیوں سے محبت اور ان کی تکریم و تعظیم کا حکم ہے کہاں کے بغیر ایمان کامل نہیں ہوسکتا۔

#### شركِ خفى!

کوئی عبادت یا دینی کام یا نیک عمل اس لیے کرنا تا لے کہ لوگوں <mark>کے دل</mark> میں انسان کی وقعت اور قدر دمنزلت پیدا ہوجائے۔شرک خفی اور رِیا کہلا تا ہے اس کی گئ<sup>قتم</sup>یں ہیں۔

ایعنی اگر کوئی نیک عمل لوگوں کو دکھانے کے لیے اس لئے کرتا کہ وہ اس طرح کا عم<mark>ل کریں تو اس میں م</mark>ضا کقہ نہیں لیکن ایسا کرنے سے اکٹر لوگ بالآخرایسے ریامیں مبتلا ہوجاتے ہیں کہاپنی ریا کاری کاعلم بھی نہیں ہوتا۔ (۱): کوئی شخص نداللہ پرایمان رکھتا ہونداس کے رسول کے پر، ندہی آخرت پر، ایکن لوگوں کو باور

کرائے کہ وہ مسلمان ہے اور بظاہر دین اعمال بھی کرتارہ ہیں ایمان میں ریا ہے اصافاق کہتے

ہیں اور اس کے کرنے والے کو منافق ، بیجالی اور عظیم شرک سے بھی زیادہ خطرناک ہے اور اس کا ٹھکانہ
حشر میں دوسر مشرکین و کفارسے زیادہ بخت اور اس کا ٹھکانہ سب سے نیچے انتہائی شراب اور براہے۔

نفاق کی بھی کی فی مسین ہیں ، اول بید کہ اسلام کا اندرسے بالکل مشکر ہے لیکن مسلمانوں میں افتراق
وانتشار بھیلانے اور فتنہ برپا کرنے کے لیے خود کو مسلمان ظاہر کرے اور ظاہری فرما نبرواری جیسے نماز
وغیرہ اواکرے دوم بید کہ اندرسے قوصاف مشکر ہے لیکن مسلمانوں سے اپنے مفادات حاصل کرنے کے
لیے ایمان واسلام کا اظہار کرے آگر چوفتہ انگیزی کا خیال نہ ہو سوم بید کہ دل سے اسلام کا صاف مشکر تو
لیکن صرف مسلمانوں کی جماعت میں رہنے کی وجہ سے بظاہر اسلام کا نام لیوا ہو، حب و نیا اور شہوات
لیکن صرف مسلمانوں کی جماعت میں رہنے کی وجہ سے بظاہر اسلام کا نام لیوا ہو، حب و نیا اور شہوات
لیکن صرف مسلمانوں کی جماعت میں رہنے کی وجہ سے بظاہر اسلام کا نام لیوا ہو، حب و نیا اور شہوات
کے غلبہ نے اس کو ایسا نکما بنادیا ہو کہ دنیا کی خاطر وہ اسلام اور مسلمانوں کی بربادی اور دین کے نداق
اسلام اور مسلمانوں کو اس کی سخت ضرورت ہو قر آن مجید نے مختلف مقامات پران مختلف قسم کے منافقین
کی نشاند بی کی ہاور ایک جگا در شاور بالی ہو۔
کی نشاند بی کی ہاور ایک جگا در شاور بالے ہو۔

﴿ يوم ترى المؤمِنين والمؤمِناتِ يسعى نورهم بين ايدهم وبايمانِهم بشركم اليوم جنت تجرِى مِن تحتها الانهار خلِدِين فِيها ط ذلِك هوالفوز العظيم و يوم يقول المنافِقون والممنفقات لِلذِين امنوا انظرونا نقتبِس من نورِكم جقيل ارجِعوا ورآكم فا لتمسوا نورا ط فضرِب بينهم بِسورٌ له باب باطِنه فِيهِ الرحمة وظاهِره مِن قبلِهِ العذاب ينا دونهم الم نكن معكم ط قالوا بلى ولكِنكم فتنتم انفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الامانِي حتى جاءً

امراللهِ وغرّكم بِااللهِ الغرور فاليوم لا يؤخذ مِنكم فِدية ولا مِن الذِين كفرواط ما وُكم النارط هِي مولكم وبئس المصير ٥ ﴾ (سورة الحديد:١٥-١٥)

''لین اس (قیامت کے) دن جب کہتم مومن مردوں اورعورتوں کودیکھو گے کہ ان کا نوران کے آگے آگے اوران کے دائیں جانب دوڑ رہا ہوگا (ان سے کہا جائے گا) آج بشارت ہے تہارے لیے الیی جنتوں کی جن کے نیچ نہریں بہدرہی ہوں گی جن میں وہ ہمیشدر ہیں گے۔ یہی بڑی کا میابی ۔
اس روزمنا فق مردوں اورعورتوں کا حال بیہوگا کہ وہ مومنوں سے کہیں گے ذرا ہماری طرف دیکھوتا کہ ہم تہارے نور سے بچھ فائدہ المحالی میر مران سے کہا جائے گا پیچھے کی طرف لوٹ جا وَاور (وہاں) نور الاش کرو پھران کے درمیان ایک و لیوار حائل کردی جائے گی جس میں ایک دروازہ ہوگا اس کے اندر رحمت ہوگی اور باہر کی جانب عذاب ہوگا۔ منافق اہلِ ایمان کو پکاریں گے کیا ہم تہمارے ساتھ منہ سے؟ مومن جواب دیں گے ہاں ، مرتم نے الیخ آپ ہو قتی تنہ یہاں تک کہ اللہ کا فیصلہ آپ بنچا اور شوک دیتا رہا تہمیں اللہ کے بارے میں وہ بڑا دعا باز (شیطان) پس آج نہ تم سے کوئی فدیہ قبول کیا جائے گا اور نہ ان لوگوں سے جضوں نے کھلا کھلا کفر کیا تھا۔ تمہارا ٹھکا نہ جہنم ہے وہی تمہاری خبر گیری کرنے والا ہے اور یہ برترین انجام ہے۔'

دوسری جگه فرماتے ہیں:

﴿إِن المنافِقِين فِي الدركِ الاسفلِ مِن النارِج ولن تجدلهم نصير ١٥ ﴾ (النساء: ١٢٥) "فين جانوكه منافق جنهم كسب سے نجلے درج ميں جائيں گاور تم كمى وان كامد دگار نہ پاؤگے۔"
(٢): رياكى دوسرى قتم يہ ہے كہ اللہ پر اور رسول پر ايمان تو ہے كيكن عبادات اور دوسرے خير كے كام لوگوں كود كلا و ہے اور نام ونمود كے ليے كرے۔ مثلا لوگوں كے سامنے نماز پڑھنا، زكواة دينا، ليكن اگر پاس کوئی دیکھنے والانہیں ہے تو نہ نماز ہے اور نہ زکو ۃ۔ یہ بھی نہایت خطرناک ہے اور ایمان میں خلل کی علامت ہے۔

(۳): ریا کی تیسری قتم ہے ہے کہ فرائض میں تو ریا نہ ہولیکن اگر کوئی پاس ہوتو نفل نمازوں ، صدقات اور دیگر مستجاب کا اہتمام ہولیکن اگر کوئی نہ دیکھے تو نہ نوافل ہوتے ہیں نہ مستجبات بیر یا بھی بہت خطرناک ہے

(۴): چوتھی میر کم تنہائی میں اتنی عبادت یا کارخیر نہیں کرتا جتنی لوگوں کی موجودگی میں کرتا ہے۔ ایسی عبادات پر بھی شدید عذا<mark>ب کا ان</mark>دیشہ ہے۔

(۵): پانچویں قسم کی ریابیہ ہے کہ جوعبادات اور نیک عمل لوگوں کے سامنے کرتا ہے وہی ان کی غیر موجود گی اور تنہائی میں بھی کرتا ہے لیکن لوگوں کے سامنے زیادہ نشاط مسرت اور حسن ادا سے کرتا ہے مثلا کوئی ہمیشہ تہجد پڑھتا ہولیکن مہمان کے سامنے زیادہ نشاط اور خوبصورت طریقے سے پڑھے، اس میں بھی ریاء ہے۔ اگر چہ پہلی اقسام سے کم ۔ لے

ا البتہ اگر کار خیر میں رضا اور خوشنودی تو اللّہ کی مقصود ہواور جب کوئی دیکھنے والا ہوتو نشاط اور حسن ادائیگی بھی نہ ہو گرطبیعت خوش ہوجائے توامید ہے کہ الله تعالیٰ معانی فرمائے اوراس عمل کو قبول فرمائے بلکہ اگراس کو خوشی صرف اس بنا پر ہو کہ الحمد لللہ ، الله تعالیٰ نے نیک عمل کو ظاہر فرمایا اور ہمارے برے اعمال اور گناہوں کو پوشیدہ کے رکھا۔ کیونکہ نیکی کا اظہار کرانا اور گناہوں پرستاری کرنا ، قیامت کی رسوائی ہے بچاؤکی علامت ہے ۔ اس قسم کی خوشی میں کوئی مضا کقہ نہیں ۔ بیلوگ تو ایسے جی جوان کی اظہار ہوتا کہ کیفیات کا اظہار ہوتا کہ کیفیات کا اظہار ہوتا کہ لوگوں میں ان کی شہرت ہولیکن بعض لوگ ایسے بھی جیں جومض ظاہری حالت اور کیفیت بروے لوگوں کی طرح بنالیت جیں اورا لیے اعمال کا اظہار کرتے ہیں جوانہوں نے کئے نہیں ہیں۔ مثلاً کسی نے فلی روز نے نہیں رکھے بنا لیت جیں اورا لیے اعمال کا اظہار کرتے ہیں جوانہوں نے کئے نہیں ہیں۔ مثلا کسی نے فلی روز نے نہیں رکھے لیکن ہونٹوں کو خشک رکھے یا کہتا ہے کہ میراروزہ ہے یا تہج نہیں پڑھتا مگرایی حالت بنالیتا ہے (بقیدا گلے صفحہ پر)

(۲): چھٹی قتم ریا کی وہ ہے جس میں کسی کی موجودگی یا غیر موجودگی کی پر وا تو نہ ہولیکن یہ چسکالگا ہوا ہو کہ کسی طرح لوگوں کومیرے نیک اعمال اور باطنی حالات کی خبر ہو جائے اور مختلف طریقوں سے اس کا اظہار کرتا ہو۔

(2): ریا کی ساتویں قتم ہے ہے کہ کسی نیک عمل کو مض اس لیے ترک کردے کہ لوگ اسے ریا کاری کا طعنہ دیں گے باا پی خفیہ مجلسوں یا اپنے خیال میں اسے ریا کا سمجھیں گے یہ بھی ریا کی ایک بہت خطرناک قتم ہے کیونکہ پیخص بے عملی کے ساتھ لوگوں کے سامنے اپنے اخلاص اور بزرگی کا ثبوت مہیا کرنا چاہتا ہے جبکہ دوسر کے ریا کارعمل کر کے اپنی نیکو کاری وغیرہ کی شہرت چاہتے ہیں۔ شرک خفی اور ریا چی ہجھ میں اور بھی ہیں جو بہت باریک ہیں لیکن قابلِ معافی ہیں۔

جبیہا کہ حضرت شاہ ولی اللّدر حمد اللّداز الته الخفاء میں معقل بن بیار ہے ہے روایت نقل کرتے ہیں کہ وہ حضرت ابو بکر صدیق ہے کے ساتھ رسول الله ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ نے

(بقیہ حاشیہ صفحہ ۲۰۸۸) یا ایسے الفاظ اور اشارے کرٹا ہے تا کہ لوگ ہمجھیں کہ یہ بڑا تہجد گزار ہے یا صوفیا کی چند با تیں سکھ کر انہیں دہرا تا ہوتا کہ لوگ این کو بڑا صوفی اور تصوف کا ماہر ہمجھیں یا چند روایات وحکایات سکھ لے اور انہیں صرف اس لیے بیان کرتا ہے کہ لوگوں پر بیٹا بت کردے کہ بڑا عالم ہے یا کوئی ممگین اور رونی صورت بنائے تا کہ لوگ ہمجھیں کہ اسکودین کا بہت بڑا تم مے وغیرہ وغیرہ وقیرہ وتو یہ ایسی شدیدتم کی ریااور مکاری ہے وکسی بھی با حیاانسان سے اس کا صدور ممکن نہیں ۔ یہاں پر خیال رہے کہ یہ چیزیں دوسروں میں علائی نہ کریں کیونکہ یفنل نماز ، روزہ ، تہجد ، ذکر ، اللہ تبارک و تعالی کو یاد کرنا اور یادر کھنا اور دین کا غم وغیرہ تو خیال اہم امور ہیں کین صرف ریا کی وجہ سے ریا اور شرک خفی بن جاتے ہیں ۔ اس لیے دوسروں کے بارے تو خیال بس یہی رہے کہ وہ اس کو اچھی نیت سے کر رہے ہیں اور اس کی یہ کیفیت یقیقی ہے ۔ البعثہ اپنے بارے میں ہروقت یہ گمان رہے ، اپنی جان کا محاسبہ کرے اور اپنی نیت کوخالص تر بنانے کی کوشش کریں اور ریاء کے خوف ہے کے سے کئی کوشش کریں اور ریاء کے خوف سے کہی نہ چھوڑ س ۔ یہ بھی شعطان کا دھو کہ ہے۔

فرمایا اے ابوبکر! شرکتم میں چیونی کے پاؤں کی آواز سے بھی زیادہ چھپا ہوا ہے حضرت ابوبکر نے کہا کہ کیا شرک اس کے علاوہ اور بھی بچھ ہے کہ کوئی اللہ کے ساتھ کسی اور کو بھی معبود بنائے؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کو شم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ البتہ شرک چیونی کے پاؤں کی آواز سے بھی زیادہ چھپا ہوا ہے۔ کیا میں تمہیں ایسی چیز نہ بتاؤں جوتم کہ لیا کروتو اس (شرک) کا قلیل اور کثیر سب جاتار ہے ( بیٹنی معاف ہوجائے ) فرمایا کہو:

((اللهم انى اعوذبك ان اشرك بك انا اعلم واستغفرك لمالا اعلم))(ازالة الخفا:٢٠/٢)

# شرکِ خفی اور ریاء کی مذمت!

جو شخص ریا کرتا ہے تو ہے اس بات کی علامت ہے کہ وہ اللہ تعالی اور آخرت پر یفین نہیں رکھتا اگر چہوہ بظاہر اللہ تعالی ،اس کے رسول اور آخرت کو مانے اور ایمان کا دعویٰ کرے ، یا اس شخص کا دل یفین سے خالی ہو یا پھر اس کا یفین مخلوق پر ہے اور مخلوق سے اس کو جینے اجرکی تو قع ہے اتن امیدیں اللہ تعالی سے نہیں یا وہ اللہ تعالی اور مخلوق دونوں سے اجرو دا دحاصل کرنا چا ہتا ہے اور اس کا سے عمل اس بات کی دلیل ہے کہ اس کا اللہ تعالی اور آخرت پر یفین بہت کمز ور ہے۔

قر آن وحدیث میں ریا کی بہت مذمت کی گئی ہےاورا<mark>س پر بہ</mark>ت بخت وعیدیں آئی ہیں جیسا کہ شداد بن اوس پیفر ماتے ہیں کہ حضور کی کاارشاد ہے:

(( من صلى يرائي فقد اشرك ))

''جس نے ریا کی نیت سے نماز پڑھی اس نے شرک کیا۔''

((ومن صام يرائي فقد اشرك ومن تصدق يرائي فقد اشرك))(رواه ، احمد مشكواة باب الريا السمعته) ''اورجس نے ریا کے ارادہ سے روزہ رکھااس نے شرک کیا اور جس نے ریا کی نیت سے صدقہ دیااس نے شرک کیا۔

شخ الحديث مولا ناز كرياالمها جرمدني قدس سره ريا پر بحث كرتے ہوئے لکھتے ہيں:

جوعبادت بھی ہوخالص اللہ جل شانہ کی رضا کے واسطے ہو، اس میں کوئی فاسد غرض ریاء، شہرت، وجاہت وغیرہ ہرگزنہ ہونا چاہیئے کہ اس میں نیکی برباد اور گناہ لازم ہوجاتا ہے۔ احادیث میں بہت کثرت سے اس پروعیریں اور شہیں وار دہوئی ہیں۔ ایک حدیث قدس میں حق سبحانہ وتقدس کا ارشاد وار دہوا ہے کہ سب شریکوں میں سب سے زیادہ بے پرواہ ہوں، جو تخص کسی عبادت میں میرے ساتھ کسی دوسر کوشریک کردیتا ہے میں اس عبادت کرنے والے کواس کے (بنائے ہوئے) شریک کے ساتھ چھوڑ دیتا ہوں۔ (مشکوۃ) لیمنی وہ اپنا بدلہ اور ثواب اس شریک سے جاکر لے لے مجھ سے کوئی واسط نہیں ہے۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ قیامت کے دن ایک منادی اعلان کرے گا کہ جس شخص نے اپنے کسی عمل میں اللہ کے ساتھ کسی دوسرے کو شریک کیا ہے وہ اس شریک سے اپنا تو اب مانگ لے۔ اللہ جل شانہ شرکت سے بے نیاز ہے۔ (مشکو ق)

حضرت ابوسعید خدری کفرماتے ہیں ایک مرتبہ حضور کم ہمارے پاس تشریف لائے تو ہم
لوگ دجال کا تذکرہ کررہے تھے حضور کھی نے فرمایا کہ میں تہمیں ایسی چیز بتاؤں جس کا میں تم پر دجال سے بھی زیادہ خوف کرتا ہوں۔ ہم نے عرض کیا ضرور بتا کیں ۔ حضور کے نے فرمایا کہ وہ شرک خفی ہے۔ مثلاً ایک آدی نماز پڑھ رہا ہے (اخلاص سے شروع کی ہے، کوئی شخص اس کی نماز دیکھنے لگے ) وہ آدی کے دیکھنے کی وجہ سے اپنی نماز کم کردے۔

ایک دوسرے صحابی کے حضور ﷺ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ مجھے تم پرسب سے زیادہ خوف

چھوٹے شرک کا ہے۔ صحابہ فینے عرض کیا ، چھوٹا شرک کیا ہے؟ حضور فی نے ارشاد فرمایا ، ریاء ہے۔ ایک حدیث میں اس کے بعدیہ بھی ہے کہ جس دن حق تعالی شانہ بندوں کوان کے اعمال کا بدلہ عطا فرما ئیں گے، ان لوگوں سے یہ ارشاد ہوگا کہ جن کو دکھانے کے لیے کئے تھے، دیکھوان کے پاس تمہارے اعمال کابدلہ ہے یانہیں (مشکوة)

قرآن پاک میں بھی حق تعالی شانہ کاارشادہے:

﴿ فَمَنَ كَانَ يُوجُو القاء ربِّه فليعمل عملا صالِحا ولا يشرِكُ بِعِبادِ ةربِّهِ احدا٥﴾ (سوره كهف: ١٢٤)

''جو شخص اپنے رب سے ملنے کی آرز ور کھے (اوران کامحبوب ومقرب بننا چاہے) تو نیک کام کرتار ہےاورا پنے رب کی عبادت میں کسی کوشر یک نہ کرے۔''

حضرت ابن عباس کے فرماتے میں کہ ایک شخص نے حضور کے سے دریافت کیا کہ میں بعضے (دینی) مواقع میں اللہ جل شانہ کی رضا کے واسطے کھڑا ہوتا ہوں مگر میرا دل چاہتا کہ میری اس کوشش کولوگ دیکھیں۔حضور کے اس کا کوئی جواب مرحمت نہیں فرمایا جتی کہ آیت نازل ہوگئی۔

حضرت مجاہد کہتے ہیں کہ ایک صاحب نے حضور افٹری کی خدمت میں عرض کیا کہ میں صدقہ کرتا ہوں اور صرف اللہ جل شانہ کی رضام تقصود ہے مگر دل جا ہتا ہے کہ لوگ مجھے اچھا کہیں۔اس پر آیت شریفہ مازل ہوئی۔

ایک حدیث قدسی میں ہے تق تعالیٰ شانہ کا ارشاد ہے کہ جو تخص اپنے عمل میں میرے ساتھ کسی دوسرے تحض کو تر ایک کرتا ہے تو میں اس عمل کو سارے ہی کو چھوڑ دیتا ہوں ۔ میں صرف اس عمل کو قبول کرتا ہوں جو خالص میرے لیے ہو۔ اس کے بعد حضور کے نیآ بیت شریفہ تلاوت فرمائی ۔ ایک اور حدیث میں ہے اللہ جل شانہ فرماتے ہیں کہ میں اپنے ساتھی کے ساتھ بہترین تقسیم کرنے والا ہوں ۔ جو

شخص اپنی عبادت میں میرے ساتھ کسی دوسرے کوساجھی کردے میں اپنا حصہ بھی اس ساجھی کو دے دیتا ہوں ۔ایک حدیث میں ہے کہ جہنم میں ایک وادی الیم ہے جس سے جہنم خود بھی چار سومر تبدروزانہ پناہ مانگتی ہے <u>دوریا</u> کارقار یوں کے واسطے ہے۔

ایک اور مدیث میں حضورا قدس کا ارشاد آیا ہے کہ بُٹُ الحزن سے پناہ مانگا کرو(یعی عُم کے کنویں سے جوجہنم میں ہے) صحابہ کے خوض کیایارسول اللہ کاس میں کون لوگ رہیں گے۔حضور کے نے فرمایا کہ جوابے اعمال میں ریا کاری کرتے ہیں۔ایک صحابی کے جمع ہیں کہ یہ آیت شریفہ قرآن پاک میں سب سے آخر میں نازل ہوئی۔(درمنثور)

قرآن پاک میں دوسری جگدارشاوہے:

﴿ يَهَا الَّذِينَ امنوا لا تَبْطِلُوا صَدَقَتَكُم بِالمِنِّ والاذَى لا كَالَّذِي يَنْفِق ماله رِئَاء الناسِ ﴾ (يقره: ٣٦٤)

''اے ایمان والوائم احسان جما کریا ایڈ ایمنجا کراپی خیرات کو ہربادمت کروجس طرح وہ مخص (برباد) کرتا ہے واپنا مال لوگوں کو دکھلانے کی غرض نے خرچ کرتا ہے اور ایمان نہیں رکھتا ، اللہ پر اور قیامت کے دن پر،اس شخص کی مثال ایسی ہے جسیا کہ ایک چکنا پھر ہوجس پر پچھ ٹی اگتی ہو (اوراس مٹی پر پچھ سبزہ وغیرہ جم گیا ہو) پھر اس بھر پرزور کی بارش پڑجانے سووہ اس کو بالکل صاف کردے گ (اسی طرح احسان کرنے والوں ، ایذ ادینے والوں اور دیا کا رول کا خرچ کرنا بھی صاف اڑجائے گا اور قیامت کے دن ) ایسے لوگوں کو اپنی کمائی ذرا بھی ہاتھ نہ لگے گی (لیمنی پیرجونیکیاں کی تھیں ،صد قات دئے تھے سہ سے ضائع جا کیں گے ۔''

اس کے علاوہ اور بھی کئی جگہ قرآن پاک میں ریاء کی مذمت فرمائی <mark>ہے ایک ص</mark>دیث میں ہے قیامت کے دن سب سے پہلے جن لوگوں کا فیصلہ ہوگا ،ان میں ایک توشہید ہوگا اس کو بلایا جائے گا اور بلانے کے بعدد نیا میں جواللہ جل شانہ کے انعامات اس پر ہوئے تھے وہ اس کو یاد دلائے جائیں گے،

اس کے بعد اس سے مطالبہ ہوگا کہ اللہ جل شانہ کی ان نعمتوں میں رہ کرتو نے کیا نیک عمل کیا۔ وہ عرض

کرے گا کہ میں نے تیری رضا جوئی میں جہاد کیا حتی کہ شہید ہوگیا (اور تجھ پرقربان ہوگیا) ارشاد ہوگا کہ

یہ جھوٹ ہے تو نے جہاد اس لیے کیا تھا کہ لوگ بڑا بہادر بتا ئیں گے، وہ تجھے بہت بڑا بہادر بتا چکے

ہیں (جوغرض کمل کی تھی وہ پوری ہوگئ ہے) اس کے بعد اس کو جہنم میں پھینک دینے کا حکم کیا جائے گا اور

لقمیل حکم میں اس کو منہ لیے بل تھینچ کر جہنم میں پھینک دیا جائے گا۔

دوسرا شخص ایک عالم بوگاجس کو بلا کراللہ جل شانہ کے انعامات اورا حسانات جتا کراس ہے بھی دریافت کیا جائے گا کہ میں نے علم سیصااور دریافت کیا جائے گا کہ اللہ جل شانہ کی ان نعمتوں میں تونے کیا عمل کیا وہ کے گا کہ میں نے علم سیصااور لوگوں کوسکھایا تیری رضا جوئی میں قرآن پاک پڑھتار ہا۔ارشاد ہوگا، یہ سب جھوٹ ہے، یہ سب چھاس لیے کیا گیا تھا کہ لوگ کہیں گے کہ فلال شخص بڑا عالم، بڑا قاری ہے۔سولوگوں نے کہد دیا ہے (اور جو مقصداس محنت سے تھاوہ حاصل ہو چکا ہے )اس کے بعداس کو بھی جہنم میں چھیننے کا حکم کیا جائے گا اور تعمیل حکم میں مدے بل تھینے کر جہنم میں بھینک دیا جائے گا۔

تیسرا شخص ایک تنی ہوگا جس پر اللہ جل شانہ نے و تیا میں بڑی وسعت فر مار کھی تھی ، ہر قتم کے مال سے اس کونواز اتھا۔ اس کو بلا یا جائے گا اور جو انعامات اللہ جل شانہ نے اس پر دنیا میں فر مائے تھے وہ جنا کر سوال کیا جائے گا کہ ان انعامات میں تیری کیا کارگز اری ہے وہ عرض کرے گا کہ میں نے خیر کا کوئی موقع جس میں خرچ کرنا آپ کو پیند ہوا بیانہیں چھوڑ اجس میں آپ کی خوشنو دی کے لیے خرچ نہ کیا ہو۔ ارشاد ہوگا یہ جھوٹ ہے تو نے محض اس لیے خرچ کیا کہ لوگ کہیں گے بڑا تنی ہے سو کہا جا چکا ہے۔ اس کے بعد اس کو جہنم میں جیسے کا حکم ہوگا اور تعمیلِ حکم میں منہ کے بل تھینچ کر جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔ (مشکلو قروایة مسلم)

اس حدیث میں اور اس طرح اور احادیث میں یہاں ایک شخص کا ذکر آتا ہے۔ اس سے ایک قسم
آدمیوں کی مراد ہوتی ہے یہ مطلب نہیں کہ یہ معاملہ صرف تین آدمیوں کے ساتھ کیا جائے گا۔ بلکہ
مطلب یہ ہے کہ بینوں قسم کے آدمیوں سے یہ مطالبہ ہوگا اور مثال کے طور پر ایک ایک آدمی کا ذکر کر دیا۔
ان کے علاوہ اور بھی احادیث میں کثرت سے اس پر تنبیہ کی گئی اور بہت زیادہ اہمیت سے حضور اقد س بھی ان کے علاوہ اور بھی احادیث میں کثرت سے اس پر تنبیہ کی گئی اور بہت زیادہ اہمیت سے حضور اقد س بھی کیا جائے اور
نے اپنی امت کو اس پر متنبہ کیا ہے کہ جو کا م بھی کیا جائے وہ خالص اللہ جل شانہ کے لیے کیا جائے اور
جو نا بھی اہتمام ہو سکے اس کا کیا جائے کہ اس میں ریا اور نمود وشہرت اور دکھا و نے کا شائبہ بھی نہ آنے
بڑے ۔ مگر اس جگہ شیطان کے ایک بڑے مرسے بے فکر نہ ہونا چا ہے ۔ وشمن جب قوی ہوتا ہے وہ
مختلف انواع سے اپنی دشمنی نکالا کرتا ہے، یہ بہت مرتبہ آدمی کو وسوسہ کی بدولت کہ اخلاص تو ہے ہی نہیں
اہم ترین عبادتوں سے روک دیا کرتا ہے۔

امام غزالی قرماتے ہیں کہ شیطان اول تو نیک کام سے روکتا ہے اورا یسے خیالات دل میں ڈالا کرتا ہے جس سے اس کام کے کرنے کا ارادہ ہی پیدائے ہو لیکن جب آ دمی اپنی ہمت سے اس کامقابلہ کرتا ہے اور اس کے روکنے بڑمل نہیں کرتا تو وہ کہا کرتا ہے تھے میں اخلاص تو ہے ہی نہیں ، یہ تیری عبادت ، محنت بے کار ہے ، جب اخلاص ہی نہیں ایسی عبادت کرنے سے کیا فاکدہ ؟ اور اس قسم کے وسوسے پیدا کر کے نیک کام سے روک دیا کرتا ہے اور جب آ دمی رک جاتا ہے تو اس کی غرض پوری ہوجاتی ہے (احیاء) اس لیے اس خیال سے نیک کام کرنے سے رکنا نہیں چا ہے اور اس کی دعا کرتا رہے کہ حق تعالی شانہ محض اپنے اللہ سے دشکیری فرمائے۔ تا کہ نہ تو دین کامشغلہ ضائع ہو، نہ بر باوہ ہو۔
وما ذلك علی اللہ بعزیز . (فضائل صدقات حصہ اول: ۱۲۱ تا ۱۲۵)



#### محبت مطلوبه!

#### شراب روح پرور ہے محبت رب یز دال کی

الله رب العزت نے انسان میں ایک مادہ محبت کا ایسار کو دیا ہے جس نے اسے ذوق پیش سے
آشنا کر دیا ہے۔ اس کی برگت سے زندگی کا سوز وساز ہے اور ہر دم ایک نیا محشر بیا ہے اس کی وجہ سے دلِ
مضطر سیما ب ہے ، خو در پڑا اور وں کور پڑا تا ہے اور اس کے نالہ ہائے تم آسمان کی بجلیوں سے کھیلتے ہیں۔
مخبت کا بیمادہ انسان کو محبوب کے حصول اور رضا کے لیے جان کی بازی لگانے پر آمادہ کرتا ہے۔
اس کی محبت جس چیز سے وابستہ ہوجائے بیاس کا غلام و بندہ بن کے رہ جاتا ہے۔ یہی محبت اسکے تمام
اس کی محبت جس چیز سے وابستہ ہوجائے بیاس کا غلام و بندہ بن کے رہ جاتا ہے۔ یہی محبت اسکے تمام
امراض ، پریشانیوں اور تکلیفوں کا سبب بھی بن جاتی اور علاج بھی۔ اگر محبت دنیا فانی سے ہوتو انسان
آشفتہ حال ، آگ بگولہ بن کر دنیا کے حصول کے لیے محنت و مشقت کرتا ہے ، دور در از مما لک دریا فت
کرتا ہے دولت وعزت وشہرت حاصل کرنے کیلیے خون پسینہ ایک کر دیتا ہے اور بھی حسنِ فانی کا پروانہ
بن کرا ہے دولت وعزت وشہرت حاصل کرنے کیلیے خون پسینہ ایک کر دیتا ہے اور بھی حسنِ فانی کا پروانہ
بن کرا ہے تا ہے کوبتاہ و ہر بادکر لیتا ہے۔

محبت اگراس تغیر پذیر دنیائے بے ثبات سے ہوگی توانسان ناکام ونامراد ہوگا۔لیکن اگریہی محبت محبت اگر اس تغیر پذیر دنیائے بے ثبات سے ہوگا توانسان ناکام ونامراد ہوگا۔لیکن کے لیے ہو،اس کی جمال لاز وال سے،اس کا سوز وگداز حسن ازلی وابدی خالتی کا بنات ورسوت مسلم اللہ اور رسول بھی کے لیے ہوجائے تواللہ کی کتاب اور سدتِ رسول سے ان کی رضا اور احکام کومعلوم کر کے دنیا میں ایمان ومل سے اجالا کردے۔

الله تعالی اوراس کے رسول کی محبت انسان کی ساری پراگندگی اور پریشانی کاعل ہے۔ یہ وہ آبِ حیات ہے جواس کو بقائے دوام عطاکرتی ہے اورائے لیے دنیاو آخرت میں سر مایی فلاح ونجاح ہے۔ جسل طرح مومن کے لیے اللہ تعالی کی محبت ضروری ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ والذِين امنو ا اشد حبًّا لِلهِ ﴾ ل اسى طرح شعائر الله اور حضور الله على محبت بھی ضروری ہے۔ اللہ جل شانہ کا ارشاد ہے:

﴿ فَالَّذِينِ امنوا بِه وعزروه ونصروه واتبعوالنورالذِي انزِل معه البِّك هم المفلِحون ٥ (الاراف: ١٥٧)

''یعنی پس جولوگ اس نبی گیرایمان لائے اوراس کی (محبت و تعظیم کے ساتھ) حمایت کی اور (مخالفین کے مقابلہ میں) اس کی مدد کی اور تا بع ہوئے اس نور (قر آن مجید) کے جو اِن کے ساتھ بھیجا گیا ہے وہی لوگ پوری فلاج پانے والے ہیں۔''

اسی طرح دوسری جگهارشادیے:

﴿تعزِروه وتوقِروه ﴾

یعن دنتم ان کی (محبت و تعظیم کے ساتھ ) مدد کرواور دل سے ان کی تعظیم کرو۔''

معلوم ہوا کہ مکمل کامیا بی اور فلاح پانے والا وہی شخص ہوسکتا ہے جو نبی کریم ﷺ پر سیجے دل سے ایمان لائے ، ان کی تکریم فعظیم میں کوئی کمی نہ کر ہے، ان کے دین کی نصرت اور تائید کیلئے ہر قربانی دینے کے لیے دل و جان سے آمادہ ہو۔ دینے کے لیے دل و جان سے آمادہ ہو۔ حضرت مولا نامفتی شفیع " کھتے ہیں:

یہاں فلاح پانے کے لیے چار شرطیں ذکر کی گئی ہیں۔ اول آنخضرت ﷺ پرایمان ، دوسرے آپ ﷺ کی امداد ، چوتے قرآن کریم کا اتباع۔

تعظیم وتکریم کے لیے اس جگہ ﴿عزروه ﴾ لایا گیا ہے۔ بیتعزیر سے مشتق ہے تعزیر کے اصل معنی شفقت کے ساتھ منع کرنے ، تفاظت کرنے کے ہیں۔

اور جوایمان والے ہیں ان کواللہ سے سب سے زیادہ محبت ہوتی ہے۔

عبداللہ بن عباس کے نے ﴿عزروہ ﴾ کے معنی تعظیم و تکریم کرنے کے بتلائے ہیں اور مبردنے کہا کی اعلی درجے کی تعظیم کو تعزیر سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

#### آ کے لکھتے ہیں:

الیا تباع کو دو نصر وہ کو را کراس طرف اشارہ کردیا کہ آنخضرت کے احکام کا ایسا اتباع مقصود ہنیں جیسے دنیا کے حکام کا اتباع جبراً وقبراً کرنا پڑتا ہے بلکہ وہ اتباع مقصود ہے جوعظمت و محبت کا نتیجہ ہو یعنی رسول اللہ کی عظمت و محبت دل میں اتنی ہو کہ اس کی وجہ ہے آپ گے احکام کے اتباع پر مجبور ہو کیونکہ امت کو اپنے رسول سے مختلف سم کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ایک بید کہ وہ امیر وحا کم ہوارمت محکوم ورعیت، دوسر نے بید کہ رسول محبوب ہاور پوری امت ان کی محب ۔ ایک بید کہ رسول اپنے کمالاتِ علمی عملی ، اخلاقی کی بنا پر صاحب عظمت ہے اور ساری امت ان کے مقابلے میں بست عاجز۔ ہمارے رسول کریم کے میں سبشانیں درجہ کمال میں پائی جاتی ہیں۔ اس لیے امت پر لازم ہے کہ ان کی ہرشان کاحق اداکریں۔ بحثیت رسول کے ان پر ایمان لائیں، بحثیت امیر وحا کم کے ان کے احکام کی پیروی کریں، بحثیت محبوب ہونے کے ان کے ساتھ گہری محبت رکھیں اور بحثیت کمالاتِ کاحکام کی پیروی کریں، بحثیت محبوب ہونے کے ان کے ساتھ گہری محبت رکھیں اور بحثیت کمالات نبوت ان کی تعظیم و تکریم بحالا ئیں۔

رسول الله کی اطاعت اورا تباع تو امت پر فرض ہوناہی جا ہے تھی کیونکہ انبیاء کے بھیجنے کا مقصدہی اس کے بغیر پورانہیں ہوتا لیکن حق تعالی نے ہمارے رسول مقبول کی کے بارے میں صرف اس پراکتفانہیں فر مایا بلکہ امت پرآپ کی تعظیم وتو قیرا وراحترام وادب کو بھی لازی قرار دیا ہے اور قرآن کریم میں جا بجااس کے آداب سکھائے گئے ہیں۔ اس آیت میں۔ ﴿ عزروه و نصروه ﴾ کے الفاظ سے اس کی طرف ہدایت کی گئی ہے اورایک دوسری آیت میں بھی۔ ﴿ و تبعر زوه و تبوق و و آ

اس طرح الله تعالى في جميس آپ على سے والہان محبت كى ترغيب ديتے ہوئے فرمايا:

﴿النبِي اولٰي بِالمؤمِنِين مِن انفسِهِم﴾

لعنی دنی رہم اللہ ایمان والوں کی جانوں سے بھی زیادہ ان کے قریب ہیں۔''

یہاں اللہ تعالی وہ محبت اور تعلق بیان فرمارہے ہیں جوحضور کی ومونین سے ہے کہ تمہارے ساتھ ہمدردی و خیر خواہی اور تربیت وغیرہ میں آپ کی تم پر تمہارے نفوس سے بھی زیادہ مہربان ہیں۔حضور کی کا طف و کرم اور تمہاری دنیا و آخرت کی کا میا بی اور خیر خواہی کا جو خیال آپ کی کے ہیں وہ خود تمہارے نفوس بھی اپنے ساتھ نہیں رکھ سکتے۔

صیح بخاری میں حضرت الوهری کے سے روایت ہے کہ حضور ﷺ نے فر مایا:

((مامن مؤمن الاوان اولى الناس به في الدنيا والاخرة اقراء ان شئتم النبي اولى بالمؤمِنين مِن انفسِهِم ))(الحديث بخارى: ٢)

کوئی مومن ایسانہیں جس کے لئے میں دنیا اور آخرت میں سارے مسلمانوں سے زیادہ اولی اور اقرب نہ ہوں اگر جہ ہوں ایک جہ ہوں کے اور جم میں سے ہرایک پر ساری دنیا سے زیادہ شفیق اور مہر بان ہیں تو پھر اس کالازمی اثر ہونا چا ہے کہ ہر مومن کو آپ سے محبت ، تمام مخلوقات اور اپنی جان سے بھی زیادہ ہو۔ آپ کی تکریم و تعظیم بھی سب سے زیادہ کرے اور آپ کے کا حکم بھی تمام مخلوقات اور انسی کی ساری خواہشات پر مقدم رکھے اور سب سے زیادہ واحب انتعمیل سمجھے ۔ جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وقل إن كان اباء كم وابنائكم وإخوانكم وازواجكم وعشِيرتكم واموال و اقتر فتموها وتجارة تخشون كسادهاومسلكِن ترضونها احب اليكم مِن اللهِ ورسولِه وجِهادفِي سبِيلِه

فتر بصواحتي يأتِي الله بِامرِه ط والله لايهدِي القوم الفٰسِقِين ٥ ﴿ (سورة التوبة: ٢٣)

'' آپ گھی ہدد بیجے اگرتمہارے باپ اور بیٹے اور بھائی اورتمہاری بیویاں اورتمہاری برادری اوروہ مال جوتم نے کمائے ہیں اوروہ کا روبارجس کے بند ہونے کا اندیشہ ہے اوروہ مکانات جن کوتم پیند کرتے ہوتم کوزیادہ پیارے ہیں اللہ سے اوراس کے رسول سے اوراس کی راہ میں لڑنے سے ، توانتظار کرویہاں تک کہ جیجے اللہ اپنا تھم (سزا) اور اللہ ہدایت نہیں دیتا نافر مان لوگوں کو۔''

اپنی اولاد، مال باپ، بھائی اوراپنی بیوی وغیرہ سے محبت اورتعلق انسانی فطرت کا تقاضہ ہے۔ اس طرح کاروبار، مال اورم کانات وغیرہ کے ساتھ انسان کالگاؤاس لیے ہے کہ وہ آرام وچین، عزت وراحت سے زندگی گزار نے میں ان کامخال ہے اسلام دین فطرت ہونے کی وجہ سے انسان کے فطرتی تقاضوں اور ضرور توں کامنے اور مناسب خیال رکھتا ہے اور ہمیں ان اشیاء کے نہ حاصل کرنے یاان کی طرف کامل بے تو جہی کا حکم نہیں کرتا ۔ بلکہ صرف ان کی محبت میں کھوجانے سے منع کرتا ہے تا کہ یہ چیزیں اللہ تعالی اور اس کے رسول بھی کی محبت پرغالب نہ آجا کیں اور احکام شریعت پڑمل کرنے کے خلاف رکاوٹ نہ بن جا کہیں۔ جہا دو ہجرت جیسے عظیم اعمال کے لیے مانع نہ ہوجا کیں۔

اگرچان آیات میں ان لوگوں سے خطاب ہے جنہوں نے ہجرت و جہاد فرض ہونے کے وقت ان اشیاء کے لگا وَ اور محبت سے مغلوب ہو کر ہجرت و جہاد نہ کیا لیکن آیت شریفہ کے الفاظ عموم کے ساتھ تمام مسلمانوں کو بیچکم دیتے ہیں کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول کے کے ساتھ اس درجہ کی محبت لازم ہے جس پر کوئی دوسری محبت اور تعلق غالب نہ آجائے جیسا کہ سے محدیث میں حضرت انس کے سود کے کا ارشاد قال کیا گیا ہے:

((لا يؤمن احدكم حتى اكون احب اليه من ولده ووالده والناس اجمعين )) (بخاري ومسلم كتاب الإيمان: ١ /٤٧٠٧) ''تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک (پورا) مؤمن نہیں ہوگا جب تک میں اس کواپنی اولاد، والدین اور تمام لوگوں سے زیادہ پیارانہ ہوجاں۔''

اس طرح بہت سی صحیح احادیث میں فرمایا گیاہے جب تک ہرایک امتی میں حضور ﷺ کی محبت دنیا کی ہر چیز حق کا اپنی جان سے زیادہ نہ ہو، اس وقت تک اس کوایمان کی حقیقت اور لذت نہیں حاصل ہو سکتی۔

#### محبت کے اسباب!

#### حضور ﷺ سےاختیاری محبت!

چونکہ محبت طبعی ایک اضطراری اور غیر اختیاری چیز ہے اور اللہ تعالی انسان کواس کی طاقت اور اختیار سے زیادہ تکلیف نہیں دیتے تو حضور ﷺ کے ساتھ محبت سے مراد حب عقلی ہے لیعنی یہ بات سوچ سمجھ کر حضور ﷺ سے محبت کرے کہ ہر مؤمن پر اللہ تعالیٰ کی محبت لازم ہے اللہ تعالیٰ کی محبت کے لیے

حضور کی محبت اورا تباع ضروری ہے۔ لہذا اگر کسی شخص کے دل میں طبعی دنیاوی تعلقات ہول کیکن وہ ان سے اتنا مغلوب نہ ہو کہ اللہ اور رسول اللہ کی کے احکام کی خلاف ورزی کی پرواہ نہ کرے تو وہ بھی آیات نہ کورہ کی وعید سے خارج ہے اور اللہ ورسول کی محبت کو غالب رکھنے والا ہے۔ جیسے دواکی تلخی یا آپریشن سے طبعاً گھبر اہٹ قابلِ ملامت نہیں اسی طرح اگر کسی کو مال واولا دکی محبت کی وجہ سے شریعت کے کسی حکم کے بجالا نے میں غیر اختیاری تکلیف محسوس ہوتی ہے لیکن اس کے باوجود اس تکلیف کو برداشت کر کے وہ اس حکم کی تعمیل کرتا ہے تو وہ قابلِ ملامت نہیں۔

عقلی محبت اختیاری ہوتی ہے، لیکن اس پر قناعت کر لینا درست نہیں۔حضور ﷺ کے ساتھ بھی محبت ابتدا میں اختیاری اور عقلی ہوتی ہے لیکن اس میں اس قدرتر تی ہونی چاہیے کہ یہ محبت طبعیت پر عالب آ جائے اور اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے احکامات کی تعمیل میں وہ لذت محسوں ہوجو ہر تکلیف کو راحت اور ہر تکی کوشیریں بنادے۔ یہی محبت کا اعلی مقام ہے اور اسی درجہ کی محبت کی ترغیب دی گئی ہے صحیحین کی ایک حدیث میں ہے۔

حضرت انس په حضور ﷺ ہے روایت کرتے ہیں:

(( ثلث من كن فيه وجد حلاوة الايمان ان يكون الله ورسوله احب اليه مما سواهما)) (الحديث بخارى و مسلم كتاب الايمان)

لیخی'' جس میں تین باتیں ہوں گی وہ ایمان کی مٹھاس پائے گا ایک بید کہ اس کواللہ تعالیٰ اور اسکے رسول ﷺ کی محبت سب (چزوں مخلوق) سے زیادہ ہو۔''

اس حدیث شریف میں حلاوت ایمان سے مقصود محبت کا یہی درجہ جمجوانیان کے لیے اللہ تعالی کے ہر حکم کو اور بڑی سے بڑی مشقت، خی کہ اپنی جان کی قربانی تک کولذیذ بنادے اور ہر قتم کی محبت چاہئے ہویاعظی پراس (تعمیلِ احکام) کوتر جیج دے اور صحابہ کرام گی زندگی اس پر شاہد ہے۔ چند

## حضور ﷺ کے ساتھ صحابہکرام ﷺ کی محبت!

(۱): بنی دیناری ایک مسلمان خاتون کے والد، بھائی اور خاوندغز وہ احد میں شریک ہوئے تھے۔ جب اس کو ہرایک کے متعلق یہ خبرماتی کہ وہ شہید ہو گیا ہے تو وہ: ' إنا لِلهِ وانا اللهِ راجِعون '' پڑھتی اور بے قراری سے دریافت کرتی رہی کہ رسول اللہ کھی سے صال میں ہیں۔ لوگوں نے بتایا کہ آپ کھی الکل صحیح وسالم ہیں اس پر بھی اطمینان نہ ہوا اور کہنے گئی مجھے بتاؤتا کہ دیکھ کریفین کرلوں، جب اس نے آپ کھی و کے ہموتے ہوئے ہمام مصیبتیں بیج ہیں۔ (سیرت ابن ہشام)

(۲): حضرت علی کرم اللہ و جہدے سی نے پوچھا آپ کو نبی کریم ﷺ سے کتنی محبت تھی آپ ﷺ فر مایا کہ خدائے پاک کی قتم حضور ﷺ اور سے اور سخت پیاس کی حالت میں شختہ نے پانی سے زیادہ محبوب تھے۔ (شفاء حکایات صحابہ ﷺ)

(٣): حفرت عبداللہ بن زبیر کے مولاکیان فرماتے ہیں کہ حضرت سلمان کورسول اللہ کے پاس تشریف لائے ، دیکھا کہ حضرت عبداللہ بن زبیر کے پاس ایک طشت ہے اور یہ جو پچھاس میں ہے اسے پی رہے ہیں۔ اسے میں حضرت عبداللہ بن زبیر کے حضور کی خدمت میں آئے۔

آپ کی نے ان سے پوچھا کہ وہ کام کرآئے؟ حضرت عبداللہ کے خوش کیا جی ہاں!
حضرت سلمان کے دریافت کیایارسول اللہ کی کیا کام؟ آپ کے نے فرمایا کہ میں نے ان کو اپنے پچھنے کے خون کا غسالہ دیا تھا تا کہ جو پچھاس میں ہے یہ اسے تو یہ دی گئے۔ آپ کی فرمایات کی جس نے آپ کی وی انہوں نے عرض کیا جھے نے فرمایا کیوں؟ انہوں نے عرض کیا جھے نے فرمایا کیوں؟ انہوں نے عرض کیا جھے نے بہادی کے دان کو جس نے آپ کی گئے۔ آپ کی نے ہوں گئے۔ آپ کی نے بہادی کے انہوں نے عرض کیا جھے نے فرمایا کیوں؟ انہوں نے عرض کیا جھے نے بہادی کے دن کر حضور کی نے کہا جی ہاں! آپ کی بین ہو۔ یہ ن کر حضور کی نے ابن زبیر کے بیات پیندآئی کہ حضور کی کاخون مبارک میرے پیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کے ابن زبیر کے بیات پیندآئی کہ حضور کی کے دان کون مبارک میرے پیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کیا نے ابن زبیر کے بیٹ بیندآئی کہ حضور کی کے کے ابن زبیر کے بیات پیندآئی کہ حضور کی کے دان کا بیات بیندآئی کہ حضور کی کے دان مبارک میرے پیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کے ابن زبیر کے بیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کے ابن زبیر کے بیٹ بیندآئی کہ حضور کی کے دان مبارک میرے بیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کے ابن زبیر کے بیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کی کے دان مبارک میرے بیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کے ابن زبیر کے دو کی میں کے دو کون مبارک میرے بیٹ میں ہو۔ یہ ن کر حضور کی کے دو کی کے دو کی کے دو کی کون مبارک میں کے بیٹ میں ہو کے دو کی کون کے دو کی کے دو کی کے دو کی کون کے دو کی کون کے دو کی کون کے دو کی کون کی کی کون کر کے دو کر کی کے دو کی کے دو کی کے دو کر کے دو کی کے دو کی کے دو کی کے دو کر کے دو کر کے دو کر کے دو کر کے دو کے دو کی کے دو کر کی کے دو کر کی کے دو کر کی کر کے دو کر کے دو کر کے دو کر کی کر کی کے دو کر کر کے دو کر کی کر کے دو کر کے

کے سر پر ہاتھ پھیرا اور فر مایا تجھے لوگوں سے نقصان پنچے گا اور لوگوں کو تجھ سے نقصان پنچے گا۔ یعنی تم شہید کئے جا گے اور تم سے جنگ کرنے والے مبتلائے عذاب ہوں گے، تمہیں جہنم کی آگ نہ پنچے گی مگر وعدہ الٰہی ﴿وان صنحہ الاّ وار د ھا ﴾ کے پورا کرنے کے لیے ہے (جس کے ایفاء کے لیے بل صراط پرسے گزینا ہوگا)۔ لے

(۲):اور حفرت فینہ کے سے روایت ہے کہ حضور کے نے بچھنے لگوئے اور فرمایا کہ خون کو درندوں، پرندوں اور انسانوں سے بچا کر کسی جگہ فن کر دو۔ میں آپ کے پاس سے لے گیا اور پس پر دہ اسے ٹی گیا۔ اس کے بعد میں نے آپ کے حال کا تذکرہ کیا۔ حضور کے نس پڑے۔ (رواہ ع الطبر انی ورجالہ ثقات)

(۵): اسلام کے ابتدائی وور میں جب مکہ مکرمہ کے کفار نے حضرت زید دشنہ ہے کوشہید کرنے کے لیے زمین حرم سے نکالاتو ابوسفیان بن حرب نے ان سے کہا میں مجھے خدا کی شم دے کر پوچھتا ہوں کیا تم اس بات کو لینند کرتے ہو کہ آئ تیری جگہ گھر بھی) ہواور تم اپنے گھر میں مامون و محفوظ رہو؟ حضرت زیدھ نے فرمایا یہ تو بہت بڑی بات ہے خدا کی شم! میں تو یہ بھی پسند نہیں کرتا کہ سید دوعالم بھی کوکا ٹناچھے اور میں اپنے گھر میں آ رام سے بیٹھار ہوں۔ آئی پر ابوسفیان نے کہا میں نے ساری عمر میں کسی کوکسی کے ساتھ ایسی محبت کرتے کسی کوکسی کے ساتھ ایسی محبت کرتے والنہیں دیکھا جیسا کہ جمر بھی کے ساتھی محمد بھی سے محبت کرتے ہیں (الشفاء: ۲/ ۱۹۔ ابن ہشام: ۱۹۸۲)

(۱):سلمہ بن اکوع ﷺ ہمیشہ مسجد نبوی میں اس ستون کے پاس شوق کے ساتھ نماز پڑھنے کی کوشش کرتے تھے جس کے پاس حضور ﷺ نماز پڑھتے تھے۔ سے

اسی طرح سالم بن عبداللہ بن عمر ﷺ مکه مکرمه اور مدینه منورہ کے در <mark>میان ان</mark> تمام جگہوں پر نوافل

الزوائد: 2/ ٠ ١٧ \_ ساريخارى الصلوات الى الاسطوانية \_ كذا في الكنز ١٩٠٧ \_ ساريخارى الصلوات الى الاسطوانية \_

ادا کرتے تھے جہاں جہاں ان کے والدعبداللہ اللہ اللہ اللہ علیہ کہ ان مقامات پر حضوراقد س

(2): حضرت ابن سیرین فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عبید است عرض کیا کہ ہمارے پاس نی گئے کے بچھ بال مبارک ہیں۔ ہم نے انہیں انس سے یا (یہ کہا کہ) انس کے گھر والوں کے پاس سے پایا ہے، تو عبید نے فرمایا کہ ان بالوں میں سے ایک بال بھی جھے ل جائے تو (ساری) و نیاسے جو اس دنیا میں ہے اس سے وہ مجھ کوزیادہ پیارا ہوگا۔ (بخاری شریف کتاب الوضوا/ ۹۲)

(۸): ایک صحابی آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ یار سول اللہ کے آپ جھے اپنی ہوی ، اپنی اولا داور اپنی جان وہال سے زیادہ پیارے ہیں اور میر ایہ حال ہے کہ میں اپنی گھر میں ہوتا ہوں تو حضور کے جھے یاد آجاتے ہیں تو اس وقت تک جھے صبر اور قرار نہیں آتا جب تک حاضر خدمت ہو کر ایک نظر دیکھے نہ لوں اور جب میں اپنے مرنے کا اور حضور کی وفات کا خیال کرتا ہوں تو میری سمجھ میں یہ آتا ہے کہ وفات کے بعد حضور کی وجت سے جنت میں گئی کر انبیاء کیم السلام کے بعد حضور کی وجت سے جنت میں گیا بھی تو میری رسائی بلند مقام پر پہنچاد ہے جائیں گی رحت سے جنت میں گیا بھی تو میری رسائی تو اس عالی مقام تک تو نہیں ہو سکے گی تو جھے یہ اندایشہ ہے کہ میں آپ کے دیدار سے محروم ہوجاں گا۔ رسول اللہ کے ان کی اس بات کا جواب اپنی طرف سے نہیں دیا یہاں تک کہ سورۃ النساء کی بہ آیت نازل ہوئی ہے :

ومن يطِع الله والرسول فاولئِك مع الذِين انعم الله عليهم مِن النبِين والصِدِيقِين والصِدِيقِين والصِدِيقِين والسهدآء والصلِحِين ج وحسن اولئِك رفيقا (ن ٢٩٠)

لى بخارى باب المساجد على طريق المدينه - ع<sub>ل</sub>رواه الطبر انى فى الصغيروالا وس<mark>ط ورجالي</mark> تحيح غير عبدالله بن عمران العابدى وموثقه مجمع الزوئد 2/ ۷ - ''اور جو شخص اللّٰداوررسول کا کہنا مان لے گا توالیسے لوگ بھی ان (حضرات) کے ساتھ ہوں گے جن پر اللّٰہ نے انعام فر مایا ہے انبیاء، صدیقین ، شہداءاور صالحین میں سے اور بیہ حضرات سب اچھے رفتی ہیں۔''

(۹) بھی حدیث میں بروایت انس فی مذکور ہے کہ ایک آدمی نے حضور بھے ہے ہوچھا کہ قیامت کب آئی قوآپ بھی نے فرمایا ہم نے قیامت کے لیے کیا تیار کررکھا ہے؟ انہوں نے عرض کیا کہ میرے ساتھ اس کے سوا کچھ نہیں کہ میں اللہ اوراس کے رسول کے ساتھ محبت رکھتا ہوں۔ آپ بھی نے فرمایا کہ تم (قیامت میں) اس کے ساتھ ہوگے جس سے محبت رکھتے ہو حضرت انس فرماتے ہیں کہ ہم اسلام کے بعد بھی کسی چیز پرایسے خوش نہیں ہوئے جتنا کہ حضور بھی کے اس فرمان سے خوش ہوئے (کیونکہ صحابہ بھی والی ایس کے والہانہ محبت تھی ) اس کے بعد حضرت انس فی فرماتے ہیں کہ میں اللہ سے اور اس کے رسول بھی سے ابو بگر وعمر بھی سے محبت رکھتا ہوں اور مجھے امید ہے کہ میں اس محبت کی وجہ سے ان کے ساتھ ہوں گا۔ اگر چہ میں نے ان حضرات جیسے بہت زیادہ اعمال نہیں کئے میں۔ (بخاری باب الاحکام و مسلم کتاب البر والصلته واللفظ له)

(۱۰): الغرض سحابہ کرام ﴿ کوآپ ﷺ کے ساتھ جو والہانہ محبت تھی اس کی کوئی نظیر نہیں مل سکتی۔ صلح حدید بید کے موقع پرعروہ بن مسعود تقفی جواس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے۔ قریش کے سفیر کی حیثیت سے حضور ﷺ کے سامنے ہوئے اور آپ ﷺ سے طویل گفتگو کرتے رہے اور نظریں بچا بچا کر صحابہ کرام ﴿ کی محبت صحابہ کرام ﴿ کی محبت اور تعلق کوان الفاظ میں بیان کیا۔

''اے قریش میں بڑے بڑے بادشاہوں کے یہاں گیا ہوں۔ قی<mark>مروکر ک</mark>ی اور نجاشی کے درباروں کو بھی دیکھا ہے اور ان کے آ داب بھی دیکھے ہیں۔خدا کی قتم میں نے کسی بادشاہ کونہیں دیکھا

کہ اس کی جماعت اس کی الی تعظیم کرتی ہوجیسے مجمہ ﷺ کی جماعت ان کی تعظیم کرتی ہے جب وہ وضوء کرتے ہیں تو صحابہ کرام ﷺ آپ کے بیچے ہوئے پانی پرٹوٹ پڑتے ہیں اورا گروہ تھو کتے ہیں تو لیک کر لیتے ہیں اور جس کے ہاتھ پر پڑجائے اسکو بدن اور منہ پرمل لیتا ہے۔ جب ان کوکسی بات کا حکم فرماتے ہیں تو وہ ایک دوسرے ہے آ گے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں، ان کے سامنے بولتے ہیں تو بہت نیچی آ واز ہے، ادب کی حجہ سے ان کی طرف نگاہ اٹھا کرنہیں و یکھتے۔ اگر ان کے سریا داڑھی کا کوئی بال گرتا ہے تو اس کوتبر کا اٹھا لیتے ہیں غرض میں نے کسی جماعت کو اپنے آ قا کے ساتھ اتنی محبت کرتے نہیں و یکھا جتنی محمد ﷺ کی جماعت ان کے ساتھ کرتی ہے۔ تو جس قوم کو اپنے سردار سے اتنی محبت ہواس پر دیکھا جتنی محمد ﷺ کی جماعت ان کے ساتھ کرتی ہے۔ تو جس قوم کو اپنے سردار سے اتنی محبت ہواس پر مالب آ ناناممکن ہے۔ (ماخوذ ارضی خیاری وسیر سے ابن ہشام: ۲۲۸ / ۲۲۸)

## حضور ﷺ محبت کی اہمیت اوراس کے ثمرات!

بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی محبت ہی ایمان و دین کی روح ہے لین جو خض اللہ تعالیٰ سے محبت کرنا چاہے اس کے لیے حضور ﷺ کے ساتھ بھی محبت لازی اور ضروری ہے کہ وہ ایسے جائز اسباب اختیار کر بے جس سے محبت میں تی ہوکیونکہ اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو فیوش و برکات آپ ﷺ کے ذریعے پہنچائے ہیں۔ اس لیے جوکوئی بھی آپ ﷺ کو چھوڑ کر اللہ سے محبت کا اظہار کر بے وہ بالکل غیر معتبر اور جھوٹا ہے۔ صحابہ کرام گن کی زندگیوں کے مطالعہ سے معلوم ہوجاتا ہے کہ ان کہ عظیم قربانیوں اور اعمال کا اصل محرک یہی جذبہ تھا۔ اللہ اور رسول ﷺ کی محبت ان کی والہا نہ زندگی کا سبب تھا محبت ہی ایک ایسی چیز ہے جودل میں بس جانے کے بعد محبوب کو ہر چیز پر غالب کر دیتی ہے۔ پھر نہ مال وجان کی پر واہ ہوتی ہے نہ ننگ و بس جانے کے بعد محبوب کو ہر چیز پر غالب کر دیتی ہے۔ پھر نہ مال وجان کی پر واہ ہوتی ہے نہ ننگ و بس جانے کے بعد محبوب کو ہر چیز پر غالب کر دیتی ہے۔ پھر نہ مال وجان کی پر واہ ہوتی ہے نہ ننگ و بارس کی اور نہ ہی تکلیف ومشقت کا اندیشہ رہتا ہے۔

الغرض کسی چیز کی کوئی حیثیت نہیں رہتی ۔ جب انسان کے دل میں میہ جذب موش مارتا ہے تو شریعت پر پابندی نہایت آسان ہوجاتی ہے اور دین تکالیف میں راحت محسوس ہوتی ہے اور جذبہ محبت کی آگ دل میں جھڑک اٹھے تو انسان محبوب کے احکام کی تعمیل اور اس کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے جان کی بازی لگا دینے سے بھی در لیغ نہیں کرتا اور یہی حالت در حقیقت سیچ موحد کی ہے۔ تو حیداور محبت کوئی حکایت کی چیز نہیں بلکہ بیا کیک کیفیت ہے۔ مؤحداور محبت ایسا ہوتا ہے کہ اسکی نگاہ مستقل طور پر سوائے محبوب کے کسی اور چیز پرنہیں جمتی ۔ تاریخ اس بات کی شامد ہے کہ جب تک مسلمانوں کے قلوب میں محبت بھڑکی رہی ان کا سردنیا کی کسی طاقت کے سامنے اور کسی در پر نہ جھک سکا۔

# حضور ﷺ کے ادب واحتر ام کا حکم!

در حقیقت اللہ تعالی اور رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کا حق ادا ہی تب ہوسکتا ہے جب دل میں حضور ﷺ کی عظمت و محبت ہو، ورنہ بغیر محبت کے اطاعت ریااور نفاق ہوتا ہے۔ شریعتِ مطہرہ میں اسی لیے تعظیم و محبت کو فرض کی گیا ہے اور جو فر راجھی تو بین کرے گافیضِ رسالت سے ابدا الآباد تک محمر وم رہے گا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ آپ ﷺ کے سامنے زور سے بولنے اور ان کی آواز پر آواز بلند کرنے کی ممانعت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿ يَا يَهَا الَّذِينَ امْنُوا لا ترفعوا اصواتكم فوق صوتِ النبِي ولا تجهروا له بِا لقولِ كجهرِ بعضِكم لِبعض ان تحبط اعمالكم وانتم لا تشعرون ﴾ (سورة الحجرات:٢)

''اے ایمان والو! بلند نه کیا کرواپنی آ واز ول کونبی کریم کی آ واز سے اور نه ان کے ساتھ زور سے بات کیا کروجس طرح اونجی آ واز میں ایک دوسرے سے بات کیا کروجس طرح اونجی آ واز میں ایک دوسرے سے باتیں کرتے ہو کہیں ایسانہ ہو ( کہ بے ادبی کی وجہ سے ) تمہارے اعمال ضائع ہوجا ئیں اور تمہیں خبر بھی نہ ہو۔''

اس آیت شریفہ کے اول مخاطب صحابہ کرام ﷺ ہیں ،جن کی ایٹار اور قربانیاں بے مثال ہیں۔جن کی ایٹار اور قربانیاں بے مثال ہیں۔جن کی عبادات خشوع اور خضوع میں رنگی ہوئی ہیں۔جو ہر معاملہ میں اور ہر وفت اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی خوشنودی ڈھونڈ نے والے تھے۔انہیں کہا جارہا ہے کہ اگرتم نے نبی کریم ﷺ کے حضور

میں آوازاونچی کی توبیجھی ایسی ہےاد بی اور گستاخی ہوگی کہ تمہارے سارے اعمال برباد ہوجائیں گے اور تمہیں خبر بھی نہ ہوگی۔

حضرت مولا نامفتی محر شفیع کلصے ہیں۔اس آیت کے نزول سے صحابہ کرام کا بیرحال ہوگیا کہ حضرت ابوبکر منظرت ابوبکر منظرت ابوبکر منظرت ابوبکر منظرت ابوبکر منظرت ابوبکر منظرت ابولی کا جس طرح کوئی کسی سے سرگوشی کرتا ہو (درمنثورعن البہقی ) اور حضرت عمر اس قدر آہستہ بولنے لگے کہ بعض اوقات دوبارہ پوچھنا پڑتا تھا (کذافی الصحاح) اور حضرت ثابت بن قیس فیدرتی طور پر بہت باند آ واز تھے۔ بیآیت من کر بہت ڈر گئے اور روئے اور اپنی آ واز کو گھٹا یا (بیان القرآن از در منثور) چند سطرآ کے کھتے ہیں:

اس جگہ کلیاتِ شریعہ اور اصولِ مسلمہ کے اعتبار سے چند سوالات پیدا ہوتے ہیں۔ ایک بیکہ حبطِ اعمال یعنی اعمال صالحہ ضائع کر دینے والی چیزتو باتفاق اہلِ سنت والجماعت، صرف کفر ہے۔ کسی ایک معصیت اور گناہ سے دوسرے اعمالِ صالحہ ضائع نہیں ہوتے اور یہاں خطاب مؤمنین اور صحابہ کرام کی کو ہے اور گفا ہونا ثابت ہوتا ہے تو حبط کو ہوا وافظ ہی آ بھا الذین امنوا کے ساتھ ہے جس سے اس فعل کا کفر ہونا ثابت ہوتا ہے تو حبط اعمال کسے ہوا۔

دوسرایه که جس طرح ایمان ایک فعل اختیاری ہے، جب تک کوئی شخص اپنے قصد سے کفر کو اختیار نہرے وہ کا فرنہیں ہوسکتا اور یہاں آیت کے آخر میں بیرتصری کے کہ رہائتہ لا تشعہ رون پیعنی دوئمہیں خبر نہ ہو۔'' توجط اعمال جوخالص کفر کی سزاہے وہ کیسے جاری ہوئی۔

سیدی حکیم الامت نے بیان القرآن میں اس کی توجیہہ ایسی بی<mark>ان فر مائی ہے جس سے بی</mark> اشکالات وسوالات ختم ہوجاتے ہیں۔وہ بیہ کہ معنی آیت بیر ہیں کہ سلمانو ایم رسول اللہ کھی آواز سے اپنی آوازیں بلنداور بے کابا جہر کرنے سے بچو کیونکہ ایسا کرنے میں خطرہ ہے کہ تمہارے اعمال حبط

اورضائع ہوجائیں اور وہ خطرہ اس لیے ہے کہ رسول اللہ ہے ہے پیش قدی بیان کی آواز پراپی آواز براپی آواز بلند کرے غالب کرنا ایک ایسا امر ہے جس سے رسول کی شان میں گتاخی اور بے ادبی ہونے کا احتمال ہے جوسب ہے ایذائے رسول کی کا اگر چہ صحابہ کرام کے بیدہ ہم بھی نہیں ہوسکتا کہ وہ بالفضد کوئی ایسا کام کریں جو آپ کی ایذا کا سب ہے ۔لیکن اعمال وافعال جیسے نقدم اور رفع صوت اگر چہ بقصد ایذائے ہوں ۔ پھران سے ایذا کا سب ہے اس لیے ان کو مطلقاً ممنوع اور معصیت قرار دیا ہے اور بعض معصیت و کہ اس کے کہ اس کے کرنے والے سے تو بداور اعمال صالحہ کی تو فیق سلب ہوجاتی ہے اور وہ گنا ہوں میں منہمک ہو کر انجام کار کفر تک پہنچ جاتا ہے جو سبب ہے حیط اعمال کا (معارف القرآن : ۱۵۰۸)

اورایک آیت میں اس کی ہدای<mark>ت فرما</mark>ئی گئ ہے کہ حضور ﷺ و پکارتے وقت ادب کا لحاظ رکھتے ہوئے عام آدمیوں کی طرح آواز نہ دیا کریں:

﴿لا تجعلوا دعآء الرسول بينكم كدعا بعضكم بعضا ﴿ (سورة النور:٦٣)

''تم لوگ (رسول کریم ﷺ) کے بلانے <mark>کواپیا نہ</mark> بنالوجیسے تم (آپس میں)ایک دوسرے کو بلاتے ہو۔''

اوراسی طرح ایک دوسری جگه ارشاد ہے:

﴿ يَهَا الذِين امنوا لا تقولوا راعِنا وقولواانظرنا واسمعوا وللكفِرِين عذاب الِيم ﴾ (سورة البقره: ١٠٢٧)

''اےایمان والوتم (لفظ)راعنانہ کہا کرواورانظرنا کہا کرواور(ح<mark>ضور ﷺ)</mark> بات) توجہ سے سنو اور کا فروں کے لیے دردناک عذاب ہے۔''

صحابہ کرام ﷺ جب آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوتے اور اگر آپ ﷺ کے کسی ارشادِ مبارک

کوبھی اچھی طرح نہیم ہے ہیں، دوبارہ سمجھاد بیخ کے لیکن چونکہ یہود کی زبان عبرانی میں یہی لفظ ایسے معنی پوری طرح نہیں سمجھ سکے ہیں، دوبارہ سمجھاد بیخ کے لیکن چونکہ یہود کی زبان عبرانی میں یہی لفظ ایسے معنی رکھتا ہے جس میں گستا خی اور بے ادبی پائی جاتی ہے تواللہ تعالی نے ہمیں تھم دیا کہ ایسے الفاظ سے احتر از کریں جس میں گستا خی کا ادنی شائبہ تک ہواور ہرا یسے راستے کو بند کر دیا ہے جس طرف سے آپ کی محبت اور عظمت کا رشتہ کمزور ہوسکتا ہو۔ مثلاً آپ کی وفات کے بعد آپ کی ازواج مطہرات سے عقد کرنے کو قرآن میں ناجائز قرار دیا کہ ایسی صورت میں دل میں وہ عظمت ولحاظ اور ادب واحترام باقی نہیں رہ سکتا جو کے ساتھ ضروری ہے۔

# صحابه کرام ﴿ سے محبت!

اسی طرح قرآن کریم میں صحاب کرام کے اوصاف اور مناقب کونہایت حکیمانہ انداز میں اسی مقصد کے لیے بیش کیا گیا ہے کہ حضور کے سے ساتھ محبت و تعظیم میں اضافہ ہو۔

کیونکہ کسی ڈاکٹریا حکیم کی قابلیت کا اندازہ اس کے سپر دیئے ہوئے مریضوں کی حالت سے لگایا جاتا ہے اور استاذ کا کمال اس کے شاگردوں کی خوبیوں سے پیچانا جاتا ہے تو پیغیبر ﷺکے کمالات اور اوصاف اور ان کی تربیت کا صحیح رنگ بھی ان کے صحابہ کرام ہی میں دیکھا جاسکتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

''محمداللہ کے رسول ہیں اور جوان کے صحبت بیافتہ ہیں (وہ) کفار کے مقابلے میں سخت ہیں، آپس میں رحمدل ہیں (اے مخاطب) توان کو دیکھے گا بھی رکوع کرتے ہوئے بھی سجرہ کرتے ہوئے اللہ کے فضل اوراس کی رضا کے طلب گار ہیں ان کے ایمان اور عبادت کی علامت ان کے چیروں کے اثر سے آشکارا ہے۔''

دوسری جگهارشاد ہے:

﴿ لِلْفَقْراءِ المهاجِرِين الذِين اخرِجوا مِن دِيارِهِم وامولِهِم يبتغون فضلًا مِّن اللهِ ورضواناً وِينصرون الله ورسوله اولئِك هم الصدِقون ﴾ (سورة الحشر: ٨)

﴿والنِّين تَبُوُّو النَّار والإيمان مِن قبلِهم يجبون من هاجر اليهِم ولا يجدون في صدورِهِم حاجة مما اوتوا و يؤثّرون على انفسِهِم ولو كان بِهِم خصاصة نف ومن يوق شح نفسه فاولئك هم المفلحون ﴿(سورة الحشر:٩)

﴿والذِين جَآ وامِن بعدهِم يقولون ربنا اغفِر لناولِإخو انِنا الذِين سبقونا بِالإِيمانِ ولا تجعل فِي قلوبِنا غِلا لِلذِين امنوا ربنا إنك رؤف رحيم ﴾ (سورة الحشر:١٠)

(یعنی مال فئی میں حق) ان حاجت مندمہا جرین کا حق ہے جواپنے گھروں سے اور مالوں سے جدا کردیئے گئے ہیں۔وہ اللہ تعالیٰ کے نظل اور رضا مندی کے طالب ہیں اور وہ اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں، یہی لوگ سچے ہیں۔

اوران لوگوں کا حق ہے جودار الاسلام اور ایمان میں ایکے بل قرار پکڑے ہوئے ہیں جوان کے پاس ہجرت کر کے آتا ہے اس سے بیلوگ محبت کرتے ہیں اور مہاجرین کو جو پچھ دیا جاتا ہے اس سے (انصار () اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہیں کرتے اور اپنے اوپر ترجیح دیتے ہیں۔اگر چہ (خود) ان پر فاقہ ہی ہواور جو محض بخل سے محفوظ رکھا گیا ایسے ہی لوگ فلاح یانے والے ہیں۔

اوران لوگوں کا (حق ہے) جوان کے بعد آئے (یعنی مہاجرین اور انصار کے بعد) جود عاکرتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار ہم کو بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو جو ہم سے پہلے ایمان لاچکے ہیں اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کی طرف سے کینہ نہ ہونے دیجئے۔ اے ہمارے رب آپ بڑے شفیق اور دھیم ہیں۔

مہا جرین وانصار صحابہ کرام ﷺ کے منا قب اور اوصاف بیان کرتے ہوئے حضرت مفتی محمد شفیع " آخر میں فر ماتے ہیں۔

اس مقام میں حق تعالیٰ شانہ نے پوری امت محمد یہ کے تین طقے کئے ۔مہاجرین وانصار اوریاقی تمام امت۔ مہاجرین وانصار کے خاص اوصاف اور فضائل بھی اس جگہ ذکر فرمائے مگر باقی امت کے فضائل وکمالات ا<mark>وراوصا</mark>ف میں سےصرف ایک چیز بیہ بتلائی کہ وہ صحابہ کرام ﷺ کی سبقت ایمانی اور ایمان کے ہم تک پہنچانے کا ذریعہ ہونے کو پہچانے اورسب کے لیے دعائے مغفرت کریں اورا پیخے لیے مددعا کریں کہ ہمارے د<mark>لوں میں</mark> مسلمان سے کینہ ونفرت ندرہے۔اس سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام ﷺ کے بعد آنے والے جتنے مسلما<mark>ن ہیں ان</mark> کا ایمان واسلام قبول ہونے اور نجات یانے کے لیے بیشرط ہے کہ وہ صحابہ کرام ﷺ کی عظمت و محبت النے دلوں میں رکھتے ہوں اور ان کے لیے دعا کرتے ہوں جس میں بہ شرطنہیں یائی جاتی وہ مسلمان کہلانے کے قابل نہیں ،اس لیے حضرت مصعب بن سعد ہے نے فر مایا کہ امت کے تمام مسلمان تین درجوں <mark>میں بیں جن</mark> میں سے دودر جے تو گزر چکے (یعنی مہاجرین وانصار)اب صرف ایک درجه باقی ره گیا۔ لینی وه جومعی په کرام ﷺ سے محبت رکھیں ان کی عظمت پیچانیں ۔اب اگرتمہیں امت میں کوئی جگہ حاصل کرنی ہے تواسی تیسرے درجے میں داخل ہوجا ؤ۔ حضرت حسین ﷺ ہے کسی نے حضرت عثمان ﷺ کے بارے <mark>میں سوا</mark>ل کیا (جب کہان کی شہادت کا واقعه پیش آ چکا تھا) تو انہوں نے سوال کرنے والے سے یو چھا کہتم مہاجرین میں سے ہو؟ اس نے انکار کیا پھر یو چھا انصار میں سے ہو؟ اس نے اس کا بھی انکار کی<mark>ا۔ تو فر</mark>مایا بس اب تیسری آیت ﴿والذين جآ وامن بعدهم ﴾ كي ره گئي -اگرتم عثمان غني ﴿ كي شان مي**ن شك وشيه بيدا كرنا جا بت**ے ہو تواس درجے سے بھی نکل جاؤگے۔

قرطبی نے فرمایا کہ بیآیت اس کی دلیل ہے کہ صحابہ کرام کی محبت ہم پر واجب ہے۔حضرت

یے ظاہر ہے زیادہ برے صحابہ ہے تو ہونیں سکتے۔ یہی ہوگا جوان کی برائی کررہا ہے۔خلاصہ یہ ہے کہ صحابہ کرام ہے میں سے کسی کو برا کہنا سبب لعت ہے۔

عوام بن حوشب نے فرمایا کہ میں نے اس امت کے پہلے لوگوں کواس بات پرمتنقیم اور مضبوط پایا ہے ہوہ وہ لوگوں کو یہ تلقین کرتے تھے کہ صحابہ کرام کے فضائل اور محاسن بیان کیا کروتا کہ لوگوں کے دلوں میں ان کی محبت پیدا ہواور مشاجرات اور اختلافات جوان کے درمیان پیش آئے ہیں ان کا ذکر نہ کیا کروجس ان کی جرات بڑھے (اور وہ بے ادب ہوجائیں) ۔ (بیسب روایات تفسیرِ قرطبی سے لی گئی ہیں) (معارف القرآن: ۸/ ۳۸۲۳۸)

#### صحابه کرام ﷺ ہے محبت کی وجہ!

لیے عام امت سے جداایک خاص امتیازی شان رکھتے ہیں۔ان کی تقدیس اور تعدیل پر ہمارے قرآن کریم، سنتِ نبوی اور دین کے تمام عقائد واحکامات کا دارومدار ہے۔ وہ رسالت کے اولین مبلغ ہیں جن کے ذریعے دین حق پوری امت کو پہنچا۔

قرآن مجید میں رحمۃ اللعالمین کے تلامذہ یعنی صحابہ کرام کی پاک سیرت اور بے مثال کر دار کی مدح اور ستائش بہت کثرت اور تکرار کے ساتھ بیان کی گئی ہے۔ انہیں رضائے الٰہی اور جنت کی بشار تیں دی گئی ہیں اور امت کوان کے ادب واحتر ام اوران کی اقتداء کا حکم بھی دیا گیا ہے اوران میں سے کسی کو برا کہنے پر شخت وعید بھی فرمائی ہے۔ ان کی محبت کورسول اللہ کھی محبت اوران سے بغض کو رسول اللہ کھی سے بغض قرار دیا ہے۔

صحابہ کے بارے میں حضور کی تا کید! حضرت عبداللہ بن مغفل کے حضورا قدم کے کاار شاذِ قل کرتے ہیں:

((الله الله في اصحابي لا تتخذوهم من بعدى غرضافمن احبهم فبحبي احبهم ومن ابغضهم فببغضي ابغضهم)) )(رواه الترمذي)

''اللّٰہ بے ڈرو،اللّٰہ بے ڈرومیر بے صحابہ (ﷺ) کے معاملہ میں ،میر بے بعدان کو (تنقیہ وتشنیع کا) نشانہ نہ بنا ؤجس شخص نے ان سے محبت کی تومیری محبت کی وجہ سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا تومیر بے ساتھ بغض کی وجہ سے بغض رکھا۔''

اوراس حدیث میں یہ بھی ہے کہ جس نے ان کوایذ ایبنچائی اس نے جھے ایذا پہنچائی اور جس نے مجھے ایذا پہنچائی اور جس نے مجھے ایذا پہنچائی اور جواللہ تعالی مجھے ایذا پہنچائی اس نے اللہ تعالی کوایذا پہنچائی اس نے اللہ تعالی کوایذا پہنچائی اور جواللہ تعالی کوایذا پہنچائا جا ہے کہ حضور کے نے فرمایا:
اس کوعذاب میں گرفتار کردے ۔ حضرت ابوسعید خدری کے سے روایت ہے کہ حضور کے نے فرمایا:
(( لا تسبوااصحابی فلو ان احد کے مانفق مثل احد ذهبا ما بلغ مُدّاحدهم ولا نصفَه))

''میرےاصحاب کو برامت کہو۔اگرتم لوگوں میں سے کوئی اُحد پہاڑ کے برابرسوناصدقہ کرے تو صحابہ میں کسی ایک کے،ایک مدکے برابر ثواب کوئییں پہنچ سکتا ہے نہ آ دھے مدکے برابر۔''

اورتر مذی کی روایت میں آپ گاارشاد ہے کہ جبتم ایسے لوگوں کودیکھوجومیرے صحابہ گا کو برا کہتے ہ<mark>یں وتم ک</mark>ہواللہ کی لعنت ہوتمہارے اس شرپر (یعنی تمہاری اس شرکی بات پر)۔

## صحابهكرام ﴿ كَامْقَام!

صحابہ کرام ہی کا تقدیں اور عدالت اوران کے ساتھ محبت، ان کی تعظیم وکریم بینی طور پر ثابت ہے جس شخص کی زندگی مجموعی طور پر آچھی اور پا کیزہ ہواس پر کسی گناہ کبیرہ کا الزام عقلا ورفطرت کی روسے بھی اس وقت تک درست تسلیم نہیں کیا جا سکتا جب تک کہ وہ مضبوط اور قطعی دلائل سے ثابت نہ ہواور صحابہ کرام کی امقام تو بہت ہی بلند ہے ۔ ان حضرات کا تقدس اور عدالت قرآن وسنت متواترہ اور اجماع امت سے ثابت ہے ۔ اِس تاریخ کی جھوٹی ، بسنداور ضعیف روایات کی یہاں کوئی حیثیت ہی نہیں ۔ اس کے علامہ ابن کثیر فرماتے ہیں کہ:

جولوگ صحابہ کرام ﷺ سے بغض یا ان میں سے بعض کے ساتھ بغض کیا ان کو برا بھلا کہے، ایسے لوگوں کے سے دردناک عذاب ہے۔ ایسے لوگوں کا قرآن پرایمان سے کیا واسطہ جوان لوگوں کو برا بھلا کہتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ نے راضی ہونے کا اعلان کیا ہے۔

صحابہ کرام پر تقید واعتر اض کرنا دراصل نبی کریم پی پراور آپ کی تربیت پراعتر اض کرنا ہے کی تربیت پراعتر اض کرنا ہے کی وزنہ جن کیونکہ پھر تو یہ وسوسہ پیدا ہوسکتا ہے کہ (نعوذ باللہ) حضور پی شان ترکیہ کے اور کامل نہ تھی۔ ورنہ جن حضرات نے اپنی جانیں آپ کے سپر دکی تھیں اور جن کی خوبیوں پرخود قرآن مجیدا ورحضور پیشنا ہد ہیں، ان حضرات میں روحانی بیاریاں، بددیا تی اور خود غرضی کیسے آئیں۔ الغرض صحابہ کرام کے بارے میں پوری امت کا اجماعی عقیدہ یہ ہے کے انبیاء کیہم السلام کے بعدسب سے زیادہ مقدس اور پاکیزہ

ہتیاں یہی ہیں۔ان کاہر فردا تنابلند کرداراور نفسانیت سے اس قدردور تھا کے انسانیت کی تاریخ اس کی مدح نظیر پیش کرنے سے عاجز ہے۔اور تمام صحابہ کرام کی کی تعظیم و تکریم ،ان سے محبت رکھنا ،ان کی مدح کرنا واجب ہے۔اگر کسی سے بظاہر کوئی لغزش ہوئی بھی ہے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں معاف فر ماکران کے جنتی ہونے کا اعلان کردیا ہے اور ان کے باہمی اختلا فات میں کون حق پر تھا اور کس سے کس وقت کیا غلطی سرز دہوئی تھی سواس فتم کے سوالات کا واضح جواب قرآن کے الفاظ سے لیاجائے گا:

﴿ تِلك امة قد حلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسئلون عما كانوا يعملون ﴾ " يرايك امت تقى جو گزرگئ ان كے اعمال ان كے ليے اور تمہارے اعمال تمہارے ليے اور تم سے نہ يوچھا جائے گا كه انہوں نے كير الحمل كيا تھا۔ "

لہذا ہر مسلمان کا فرض ہے کہ صحاب رام کی عظیم الشان جماعت کے بارے میں اپنی زبان یا قلم سے کوئی ایسا حرف نہ نکالے جس سے سی صحابی کی تنقیص یا کسر شان ہوتی ہواور یہ مجھ لینا چاہیے کہ جوکوئی بھی صحابہ کرام پر تنقید کا درواز ہ کھولتا ہے وہ دینِ اسلام کی بنیا دوں کو کھودتا ہے اور وہ بھی اسلام کا خیرخواہ نہیں ہوسکتا۔

#### الله تعالى ، حضور ﷺ ، صحابه ﷺ اور اسلاف سے محبت!

الغرض اللہ جل شانہ کی ذات عالی ہی اشد محبت کی مستحق ہے کیونکہ محبت جن وجوہات کی بناپر ہوا کرتی ہے وہ بدرجہ اتم ان میں جمع ہیں اور نبی کریم کی محبت اس لیے نہایت ضروری ہے کہ آپ کی محبت ہی اللہ تعالی کی محبت ہیں اللہ تعالی کی محبت ہیں اللہ تعالی کی محبت ہیں اللہ تعنی اللہ تعنی اللہ تعنی اللہ تعنی اللہ تعنی اللہ تعنی اللہ سے قریب ہیں۔ اس کے بعد تمام صحابہ کرام کی صالحین کی محبت نہایت ضروری ہے۔ گویا یہ محبت کی ایک ذخیر ہوئی جس کی کڑیاں یعنی سلف صالحین کی محبت ہیں ایک دوسرے کے ساتھ جڑی ہوئی ہیں (جس طرح کے علمی سلسلہ کی زنجر ہے کہ محبت اور اللہ کی محبت ایک دوسرے کے ساتھ جڑی ہوئی ہیں (جس طرح کے علمی سلسلہ کی زنجر ہے کہ

قرآن وسنت کاعلم صحابہ ﷺ سے اور صحابہ ﷺ سے تابعین کو منتقل ہوااور پھران سے ان کے تلامٰدہ لینی تبع تابعین کوقرآن وسنت کے حاملین کا بیسلسلہ الحمد للدآج تک جاری ہے۔

سلف صالحین سے محبت رکھنا، ان کے نقشِ قدم پر چلنا ہی ہماری کامیا بی وفلاح کا ذریعہ ہے۔
کیونکہ کسی شخص مے محل اللہ تعالیٰ کے لئے محبت کا تعلق رکھنا اللہ پاک کی عظمت کا حق ادا کرنا ہے اور اس
کا شار بھی عبادات میں سے ہے حدیث شریف میں آتا ہے حضرت ابوامامہ کے سے روایت ہے کہ
رسول اللہ کے نے فرمایا کہ جس بندہ نے بھی اللہ پاک کے لئے کسی دوسرے بندے سے محبت کی اس
نے اپنے رب کی عظمت و تو قیر کی ۔ (منداحمہ، مشکلوة)

اللہ پاک سے محبت کے لئے اس کے محبوبین کی محبت ایک ناگزیر واسطے کی حیثیت رکھتی ہے۔ جس طرح اللہ عالی سے محبت کا زراجہ حضور ﷺ ہیں اوران سے محبت کا زراجہ صحابہ کرام ﷺ ہیں اوران سے محبت کا زراجہ صحابہ کرام ﷺ ہیں مست تھا لیا گی ، اسی طرح صحابہ کرام ﷺ سے محبت کا واسط سلف صالحین ہیں مجنوں جو لیا کے عشق میں مست تھا لیا گی گئی کے کتے کو محبت کی نظر سے دیکھا تھا کتے سے محبت تو ہر گزمقصود نہتی لیکن لیا کے ساتھ محبت ہی کا اثر تھا جب وہ لیا کے گھر جاتا تو وہاں کا طواف کر نے لگتا۔ لوگوں نے یو چھا کہ کیا کرر ہے ہو، تو کہا:

امرعلى الدِيارِ دِيارِ ليليٰ واقبِل ذاالجِداروذاالجِداروما حب الدِيارِ شغفن قلبِي ولكِن حب سكن الدِيار .

''میں گزرتا ہوں ان شہروں پر جولیلی کے شہر ہیں تو چومتا ہوں اس دیوار کواوراس دیوار اور ان شہروں کی محبت نے جوان شہروں میں رہ چکی ہے۔'' شہروں کی محبت نے جوان شہروں میں رہ چکی ہے۔'' محبوب لذا تہ یعنی اصل محبوب تو صرف ایک ہی ہے کیکن محبوب سے متعلق اشیاء کی محبت ،اس کی محبت کی علامت اور دلیل ہوتی ہے اور اس کی محبت بڑھانے میں ممد ومعاون ہوتی ہے۔ اس طرح جو شخص اللہ سے محبت کرتا ہے وہ ضرور بالضرور حضور بی سے محبت رکھے گا اور جو حضور بی سے محبت کرتا ہے وہ ضرور بالضرور حضور بی سے محبت رکھے گا اور جو حضور بی سے محبت

کرتا ہے وہ یقیناً صحابہ ﷺ ، تابعین ، تبع تابعین اور سلفِ صالحین کوعلی الترتیب محبوب رکھے گا۔ گویا سلفِ صالحین صحابہ کرام ﷺ اور انتہا میں حضور ﷺ ہے محبت فی الحقیقت اللہ تعالیٰ کاعشق اور قرب حاصل کرنے کا ایک واسطہ اور اس کی محبت کی علامت ہے۔

اللہ تک جنیخ کا دوسراواسط اللہ تبارک و تعالی کی کتاب ہے۔ یعنی اللہ جل شانہ نے ہمیں اپنا قرب ماصل کرنے کے لئے دوواسطے مقرر فرمادیئے ہیں جن کے ذریعے ہمیں اللہ کی پینداور نا پیند، اوامراور نواہی کاعلم ہوجاتا ہے۔ کتاب جو تمام انسانیت کے قانون اور ہدایت نامہ کی حیثیت رکھتی ہے اور دوسرے اپنے ایسے چنے ہوئے مقبول بندے جن کو بنی آ دم ہی میں سے نتخب فرما کراپنی پینداور نا پیندکا عملی نمونہ اور کتاب کی عملی تفییر بنا کر جمیجا۔

تجربہ گواہ ہے کہ کوئی کتاب کتنی ہی آسان، مفصل اور جامع کیوں نہ ہو۔انسان کی تعلیم وتربیت کیلئے کافی نہیں ہوسکتا ہے۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے کافی نہیں ہوسکتا ہے۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے بن نوع انسان کی اصلاح اور تعلیم کے لئے دوچیزوں کا سلسلہ جاری رکھا، ایک کتاب اللہ اور دوسر بن نوع انسان کی اصلاح اور تعلیم کے لئے دوچیزوں کا سلسلہ جاری رکھا، ایک کتاب اللہ اور دوسر برجال اللہ (اللہ والے لوگ) جن میں انبیاع لیہم السلام ان کے نائبین علیاء ومشائخ سب داخل ہیں۔

## دوشر يدغلطيان!

رجال الله (الله والوں) کے بارے میں لوگ دو مذموم غلطیوں کا شکارر ہے ہیں لیعنی افراط اور تفریط دوین میں اکثر فتنے اور فرقے بندیاں انہی دوغلطیوں کا متیجہ ہیں کہیں تو رجال اللہ کو اتنا بڑھا چڑھا دیا کہ نوبت رجال پرتی (بندوں کی عبادت) تک پہنچ گئی اور کھیں گھٹا مٹا کر حسبنا کتاب اللہ کی جڑھا دیا کہ نوبت رجال پرتی (بندوں کی عبادت) تک پہنچ گئی اور کھیں گھٹا مٹا کر حسبنا کتاب اللہ کی غلط (یعنی) صرف اللہ کی کتاب ہی ہمارے لئے کافی ہے کا اعلان کرنے لگے اور حسبنا کتاب اللہ کی غلط تفسیر میں نبی کریم بھی صحابہ پہنا بعین اور سلف صالحین کو بالکل نظر انداز کرنا اپنا طریقہ بنالیا۔ اصل اور صحیح طریقہ تو یہی تھا کہ رجال اللہ سے ان کے شایان شان محبت رکھتے جو کہ نہایت

ضروری ہے۔حضرت عبراللہ بن مسعود کے بارے میں کیا فرماتے ہیں۔جس کوایک جماعت سے محبت عاضر ہوااور عرض کیا کہ حضورا لیسے تحض کے بارے میں کیا فرماتے ہیں۔جس کوایک جماعت سے محبت ہے لیکن وہ ان کے ساتھ نہ ہوسکا؟ آپ نے فرما یا جو تحض جس سے محبت رکھتا ہے اس کے ساتھ ہے لیمی وہ ان کے ساتھ نہ ہو گایا کر دیا جائے گا۔ سائل کا مقصد بظا ہر یہ معلوم کرنا تھا کہ ایک شخص جو اہل تقویٰ کے کسی گروہ مالی مروصالے وہ تی سے محبت کرتا ہولیکن عمل اور سیرت میں ان کے درجہ کا نہ ہو بلکہ تنے ہو،اس کا انجام کیا ہوگا۔ تو نبی کریم کھے جواب کا حاصل (اسی مناسبت سے) یہ ہوا کہ بیشخص عمل میں کم ہونے کے باو جودا نبی اللہ کے محبوب لوگوں کے ساتھ کر دیا جائے گا جن کے ساتھ اس کو محب کھی ،اسی مفہوم یعنی ((المسر أمع من أحب )) کہ محض اللہ تعالیٰ کی خاطر اور دین کے ماتھ ہوگا جس سے وہ محبت رکھتا ہو، کو بہت سے صحابہ کرام کھے سے مختلف الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔

لہذا ہمیں چاہیے کہ اپنی عاقبت کو کامی<mark>اب وشاندا</mark>ر بنانے کے لئے اللہ والوں سے محبت کا تعلق قائم کر کے قیامت میں ان کی معیت حاصل کرلیں <mark>حضور بھ</mark>کا ایک اور ارشاد ہے:

((من احب لله وابغض لله فقد استكمل الايمان))

''جس کسی نے اللہ تعالیٰ کے لئے ( کسی ہے )محبت کی اور اللہ تعالیٰ (ہی ) کے لئے ( کسی ہے ) وثنمنی کی اس کا بیان کامل ہے۔''

#### گمراه فرقوں کی ابتدا!

پس دین میں تفریق واختلاف کا منبع سلفِ صالحین ، صحابہ اور حضور اللے سے سے سے بات ہے ، خواہ اس سلسلے کی سی ایک کڑی سے ہو۔ مسلمانوں میں اٹھنے والے تمام فتنے اسلام کا نعرہ لگا کر بلند ہوتے ہیں اور دین ہی کالبادہ اوڑھ کر نمودار ہوتے ہیں۔ مثلاً خوارج نے سب سے پہلے حکومت الہیہ کا

نعرہ لگا کر صحابہ کے جدائی اختیار کی عقیدے کی گراہی میں خود بھی مبتلا ہوئے اور عالم اسلام میں بھی خطرناک فتنہ برپا کیا۔اس طرح ماضی قریب میں ترقی اسلام اور ترقی المسلمین کے نام سے بور پی علوم اور تہذیب کی تروی و ترقی کے لئے جو تحریک چلیں ان کے تیجہ میں دینی تربیت سے عاری ہونے کی وجہ سے ایسے لوگ پیدا ہوئے جو خوارت اور مجزات کا انکار کرنے لگے۔اسی طرح مسلمانوں کو مختلف گراہ تحریکوں میں مبلا چسلا کرالجھا دیا اور ان کو علماء سے متنفر کرنے اور اسلاف سے کاٹ دینے کا فساد شروع کیا اس قسم کی سب گراہ کن تحریکوں کی آواز تو اسلام ہی تھی لیکن روح اور مقصد اسلام سے عاری شروع کیا اس قسم کی سب گراہ کن تحریکوں کی آواز تو اسلام ہی تھی لیکن روح اور مقصد اسلام سے عاری شوک کہ کھا کر راور است سے دور ہو گئے اور تبھی دارلوگ حقیقت پیچان کرا کی طرف محفوط رہے۔ دونوں طرف سے افراد کٹ کٹ کرا یک دور سے کے مدِ مقابل جمع ہونے گے اور یوں امتِ مسلمہ مرحومہ تفرقہ بازی اور فتنہ و فساد کا شکار ہوگئی۔

وہ حضرات جن کے سامنے گراہ افراد اور فرق کی تاریخ موجود ہے۔ خوب جانتے ہیں کہ سلف صالحین سے رابطہ کٹ جانے اور اعتاد اٹھ جانے کے بعد دین کو سجھنے اور دین کی تشریح کرنے کے لئے کوئی حدود و حصار یا اصول وقواعد باقی نہیں رہتے۔ قرآن وسنت کی ایسی ہے سرویا اور لغونفیریں اور مضحکہ خیز تاویلیں سامنے آتی ہیں جو دین کی دھیاں اڑانے کے مترادف ہوتی ہیں۔ بہی گراہی کی بنیاد ہوتی ہے۔ پھر کہیں صحابہ پر جھوٹے الزامات لگا کر اور کہیں حضور کی احادیث کا انکار کر کے اپنی طرف سے دین کی تفصیلات گھڑ لی جاتی ہیں اور نئے گراہ فرقوں کی اجتراہوتی ہے۔ دورِ حاضر کے بعض طرف سے دین کی تفصیلات گھڑ لی جاتی ہیں اور نئے گراہ فرقوں کی اجتراہوتی ہے۔ دورِ حاضر کے بعض نام نہاد مفکرین اور مضمون نگار حضور کے حسل کے ساتھ لگے ہوئے سلف صالحین (جو کہ انقلاب آفرین صلاحیتوں اور کارنا موں کے عظیم الثان نمونے قائم کر چکے ہیں ) پرایک طویل المیعاد فکری قبط اور زئی اور بی اور اپنے زہر یلے خیالات کو انقلاب اسلام اور ترقی دین

کے نام سے پیش کرتے ہیں۔ گویا جودین چودہ سوسال تک قائم ودائم ، جاری وساری رہا، اس کواسلاف
میں سے کوئی ٹھیک طرح سے جمجھائی نہیں تھا۔ اب آکر بید حضرات ہمیں جمجے دین ہمجھار ہے ہیں۔ فی الحقیقت
بیلوگ صرف اپنی خواہشاتِ نفس کا اتباع کرنے والے ہیں۔ ان حضرات کا طریقہ کاریہ ہے کہ پہلے
سے ہی ایک رائے قائم کر لیتے ہیں پھراس کو ثابت کرنے کیلئے قر آن کریم کی آیات اور احادیث نبوی
سے ہی ایک رائے قائم کر لیتے ہیں پھراس کو ثابت کرنے کیلئے قر آن کریم کی آیات اور احادیث نبوی
سے بی ایک رائے قائم کر لیتے ہیں کو بین کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں بید حضرات الی آیات اور احادیث
بھی نظر انداز کردیتے ہیں جن سے ان کی بے بنیاد رائے کی صریح نفی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی قر آن مجید کی
اس آیت کے مصدات بن کرخود پری اور شرک کے مرتک ہوئے ہیں کہ:

﴿ارايت منِ اتخذ الله هواه......﴾

''کیا آپ نے اس شخص کو ملاحظ فرمایا ہے جس نے اپنی خواہش نفسانی کو اپنا خدا بنالیا ہے ۔۔۔۔'

پس بیلوگ اپنی خواہشات کو معبود بنا کیلتے ہیں اور ان کانفس ہی ان کے لئے قرآن بھی ہوتا ہے ،
حدیث بھی اور جو شخص حلال وحرام ، جائز ونا جائز کی پرواہ نہ کرے ،نفس کی پیروی میں اللہ کے احکام کو
پس پشت ڈال دے ، وہ گویا اپنی نفس کو خدا بنالیتا ہے ۔ انگمہ اربعہ اور تمام امت کا اس پر اتفاق ہے کہ
ابتاع ہوئی احکام دین میں قطعاً حرام ہے پس جو شخص اپنی نفسانی اغراض کو سامنے رکھ کرقر آن وحدیث
میں اس کے لئے دلائل تلاش کرتا ہے وہ یقیناً متبع ہوئی ہے ۔ اگر اسے اتفاقاً کوئی سندمل بھی جائے لیکن
میں اس کے لئے دلائل تلاش کرتا ہے وہ یقیناً متبع ہوئی ہے ۔ اگر اسے اتفاقاً کوئی سندمل بھی جائے لیکن
میں اس کے لئے دلائل تلاش کرتا ہے وہ یقیناً متبع ہوئی ہے ۔ اگر اسے اتفاقاً کوئی سندمل بھی جائے لیکن میں اس کے ایک دلائل تلاش کرتا ہے وہ یقیناً متبع ہوئی ہے ۔ اگر اسے اتفاقاً کوئی سندمل بھی جائے لیکن میں اس کے ایک دلائل تلاش کرتا ہے وہ یون ہے جودلوں کے بھیدا ورنیتوں سے اچھی طرح واقف ہے۔

# اسلاف كى فضيلت!

حضور ﷺ كاارشاد ہے كە:

((خیر امتِی قرنی ، ثم الذِین یلونهم ثم الذِین یلونهم))(رواه الاربعه)
د میری امت کا بهترین دورمیراہے پھراس کے بعدوہ لوگ جوان سے ملتے ہیں پھراس کے بعد

ان لوگوں کا جوان سے ملتے ہیں۔''

لیمن تین دور، حضور کا دور، صحابہ کا دوراور پھر تابعین اور تبع تابعین کا دور بہترین ہیں اب اگریدنام نہافلسفی اورانشا پردازیدرائے قائم کرتے ہیں کہ (نعوذ باللہ) حضور کے صحابہ کا اور اسان میں مناور سان کی تمام فکری اور عملی کا وشیں مشکوک ہوجاتی ہیں سلف صالحین دین کو کھیک طرح نہیں سمجھے سے تو پھران کی تمام فکری اور عملی کا وشیں مشکوک ہوجاتی ہیں اور دین کا ساراعلمی ورشہ بے فائدہ اور بے معنی نظر آنے لگتا ہے۔ سلف پرالزامات الی عیاری سے پیش کئے جاتے ہیں کہ بظاہر کے چھاہم اور سنگین نظر نہیں آتے ۔ لیکن اس کے اثرات دل ود ماغ اور طرز فکر وقع کی بات کہ ہمارے اسلاف نے ماضی میں پھنہیں کیا تو مستقبل کے بار لے میں ان سے کس فائدے کی توقع کی جاسکتی ہے، ان کے کارنا میں پہنچیا ہوا دین مشتبہ ہوجا تا۔ دین کی اصل تعلیمات شک وشبہ سے بالا تر نہیں رہتیں ۔ ان نام نہاد مفکرین کی نحوست سے معزو پوست ، ظاہر و باطن کے فلفے وجود میں آتے ہیں اور رہتیں ۔ ان کارہ و جاتی ہے اور دشمنانِ دین اور گراہ لوگ اس سے خوب فائدہ اٹھاتے ہیں اور تفرقہ بازی کے لیکن فضا سازگار ہوجاتی ہے۔

لیکن رحمۃ للعالمین اور ہادی برق کے نے ان فتنوں کے بارے میں پہلے ہی سے بتادیا کے علاماتِ قیامت میں سے یہ بھی ہے کہ اس امت کے بچھلے لوگ اگلوں کو برا سمنے لگیں گے (جامع تر مذی) اور ابن ماجہ نے بروایت محمد بن المنکد رحضرت جابر کے سے نقل کیا ہے کہ رسول اللہ کے دنے فر مایا ، جب اس امت کے بچھلے لوگ اگلوں پرلعنت کریں (اس وقت جس کسی نے کوئی حدیث جھیائی ،اور اگلوں کی فضیلت نہ ظاہر کی) تو اس نے گویا اس (پوری) شریعت کو چھیایا جس کو اللہ جل شانہ نے اتاراہے۔

گزشتہ صفحات میں محبت رسول ﷺ اور محبتِ اسلاف کے بارے میں ج<mark>وبیجے ک</mark>لھا گیااس کا مقصد نہیں کہ کسی کی محبت کے نام پرایسے افعال واعمال اختیار کئے جائیں جن میں شرک یا شرک کا شائبہ ہو۔ یاحبِ رسول کے نام پررسول اللہ بھی کوکسی صفتِ اللی علم یا قدرت وغیرہ میں اللہ جل شانہ کے برابر کردیں۔ یا اسی طرح دوسری مشر کانہ حرکتیں اختیار کریں۔ حالانکہ ان ساری چیزوں سے اللہ تعالی اور رسول بھی نے خود منع فر مایا ہے۔ سیح بخاری اور مسلم میں حضرت عمر بھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ بھی نے فرمایا:

((لا تطرونی کیما اطرت النصاری ابن مریم فانما انا عبده فقولوا عبدالله ورسوله ))

"مجھے حدسے زیادہ نہ بڑھا وَجیسے نصار کی نے حضرت عیسیٰ بن مریم کو حدسے بڑھا دیا (کہ اللّٰد کا بیٹا اور جز قرار دیا) میں (صرف) اللّٰد کا بندہ ہوں ۔ لہذا مجھے (صرف) اللّٰد کا بندہ اوراس کارسول ہو۔ "ہمیں اس سے منع کیا گیا ہے کہ آپ کھی کو اللّٰد کا جزوما نیس یا آپ کی صفات میں اس قدر مبالغہ کریں کہ اللّٰہ تعالیٰ کی صفات کے برابر سمجھے لگیں ۔ البتہ آپ کھی اللّٰہ تعالیٰ کے بعد تمام مخلوقات سے افضل ہیں۔

# بعداز خدا بزرگ تو ئی قصه مخضر!

جیسا کہ سی مسلم میں ابو ہر ریرہ کے سے روای<mark>ت ہے کہ رسول اللہ کے نے فر مایا ، قیامت کے دن</mark> میں اولا د آ دم کا سردار ہوں گا۔ میں پہلا شخص ہوں گا جس کی قبر پھٹے گی اور پہلا شخص ہوؤں گا جس کی شفاعت قبول ہوگی۔

ای طرح حب رسول کی آڑ میں بری بدعات کواختیار کرنا بھی عشق کے جھوٹے دعویٰ کی دلیل ہے۔
یہ بالکل ناممکن ہے کہ کسی کواللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ یہ محبت ہواور اس کی زندگی احکام البی سے
بغاوت اور معصیت کانمونہ ہو۔ شریعت کے احکام کی خلاف ورزی کے باوجود اگر ہم خود کورسول اللہ ﷺ سے
محبت کرنے والا سمجھیں تو ہم زبر دست خود فریبی اور شیطانی دھو کے میں مبتلا ہیں۔ حضرت رابعہ بھرگ گئے ایسے ہی مدعیان محبت سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا ہے:

تعصى الاله وانت تزعم حبه هذا لعمرى في الفعال بديع لوكان حبك صادقا لاطعته ان المحب لمن يحب يطيع.

''ا رجیت کے جھوٹے مدی تو اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتا ہے اوراس کی محبت کا دعویٰ کرتا ہے عقل اور قیاس کے <mark>لحاظ سے</mark> بیر بات بہت ہی عجیب ہے۔اگر تو دعویٰ محبت میں سچا ہوتا تو اس کی فرما نبر داری کرتا کیونکہ ہرمحبہ ایم محببہ ایم بات کودل وجان سے قبول کرتا ہے۔''

محبت کی علامات میں سب سے زیادہ اہم میہ ہے کہ نبی کریم ﷺ کے اقوال اور افعال کا اتباع کیا جائے۔ آپ ﷺ کے احکامات کی پوری پوری تعمیل کی جائے اور جن کا موں سے منع فرمایا ہے ان سے بچاجائے اور ہر حالت میں خواہ خوشی ہویاغم آپ کے طریقوں کی پیروی کرے۔ جبیبا کہ ق تعالی تعالی کا ارشاد ہے:

﴿قُلْ إِنْ كُنتِم تَحِبُونِ اللهِ فَاتِبِعُونِي يَحْبِبُكُمُ اللهِ ﴾ (آلِعُمِران:٣١)

'' آپﷺ فرماد یجئے کہا گرتم اللہ تعالی ہے محب رکھتے ہوتو میراا تباع کرو۔اللہ تعالی تم ہے محبت کرنے لگیں گے۔''

یہاں بیہ بتانا مقصود ہے کہ اسلام میں اس چیز کو بنیادی اہمیت حاصل ہے کہ امت مسلمہ کہیں شرک میں مبتلانہ ہوجائے اور نصار کی وغیرہ کی طرح کسی کو درجہ الوہیت تک بہنچا کراپنی دنیاوآ خرت کو تباہ ہر بادنہ کرڈالے اور اس لئے ایسے حرام اور ناجائز اسباب ختم کرنا بھی بہت ضروری ہیں جس سے شرک کے لئے راہیں گھتی ہیں۔ لیکن بیہ بات بھی کموظ خاطر رہے کہ آنخضرت بھی آپ بھی کے صحابہ بھاور تا بعین ً و تبع تا بعین ً اور سلی کے امت ہے محبت پر ایمان کا دارو مدار ہے۔ اس لئے آپ بھاور آپ بھی کے نائبین تا بعین ً اور ملی کے امت کے مات کے میں جائز اور مباح افعال کو شرک سمجھنا یا غیر اللہ کی عبادت شارکر نا ، امت مسلمہ پر بہت بڑا ظلم ہے۔ اور مباح افعال کو شرک سمجھنا یا غیر اللہ کی عبادت شارکر نا ، امت مسلمہ پر بہت بڑا ظلم ہے۔

محبت بڑھانے کے جائز اسباب سے منع کرنا ، رسول اللہ ﷺ وران کے نائبین الی یومنا ہذا کی محبت اور عظمت کے جذبہ کو کمز وراور ختم کرنا ہے اور امت مسلمہ میں انتشار ونفاق پیدا کر کے امت کو پارہ کرنا ہے۔

یارہ کرنا ہے۔

عصر حاضر کے نام نہا دتو حید کے علمبر داروں کی تو حید کواگر دیکھا جائے توان کی تو حیدائی میں مخصر ہوکررہ گئی ہے کہ دست ہوئی، توسل، سماع موتیٰ وغیرہ کا شدو مدسے انکار کیا جائے۔ اوران مسائل کے قائل حضرات کو بدتی یا مشرک قرار دیا جائے (حالانکہ یہ اختلافی مسائل ایسے نہیں جن کے اقرار یا انکار پر کفر وایمان کا دارو مدار ہو بلکہ دونوں طرف دلائل موجود ہیں جن میں سے بعض کا مفصل بیان پہلے گزرچکا) اس پر طرہ یہ کہ اسلاف کے آناراوران کی محبت کے جذبات کے مٹانے کو برغم خوایش تو حید کا گزرچکا) اس پر طرہ یہ کہ اسلاف کے ذرائع اور اسباب کوختم کرنے کا دعوی کرتے ہیں اور دوسری طرف بھی نام نہا دمؤ حدین، کفار و مشرکین جیسے روس وامر یکہ کے آگے جھکنا، شاہوں کی تعریف میں اللہ تعالی کی صفات کو بھول جانا، عصبیت اور قوم پرتی میں آگر دوسر مسلمانوں کی تحقیر کرنا، الغرض یہ مؤ حد نسس پرستی ، شاہ پرستی ، قوم پرستی اور مادی قوت کے سامنے سرا قائدی میں مشرکین اقوام سے بازی لے گئے ہیں۔

دوسری طرف سی محبت کو بدنام کرنے والے محبت کے دائی ہیں۔ جن کے ہاں محبت کا مفہوم صرف میہ ہے کہ دست ہوت ، قیام ، توسل اور سماعِ موتی وغیرہ کا افرار کرنا ہے اور جو بید نہ مانے وہ گراہ ، کا فراور گستاخ ہے۔ اس پرظلم مید کہ محبت و تعظیم کے پر دے میں قبر پرسی ، پیر پرسی اور ہرقتم کی بدعات اور خرافات کے رواج وینے خیال میں محبت بڑھانے کے اسباب سیجھتے ہیں۔ زبانی محبت کے مید دو میدار ، دوسری طرف رسول اللہ کھی ا تباع ، ان کے احکام کی اطاعت اور فرنا نبر داری سے ایسے جی چراتے ہیں کہ منافقین و کفار کو بھی چیھے چھوڑ گئے۔

ہر درد مند دل کورونا میرا رلا دے ہوش جو پڑے ہیں شایدانہیں جگادے

آ خرمیں محبت کی اہمیت پر حضرت مولا ناابوالحسن علی ندویؓ کا حکیما نہضمون ملاحظہ فرما ہے ً۔

''جہاں تک رسول اللہ ﷺ کی ذات گرامی کا تعلق ہے وہاں اس پہلوپر اور زیادہ زور دینے اور اس کا تعلق کا زیادہ استحام کرنے کی ضرورت ہے۔ آپ کی ذات گرامی کے ساتھ صرف ضا بطے اور قانون کا تعلق کا فی نہیں، روحانی اور جذباتی تعلق اور ایسی گہری اور دائمی محبت مطلوب ہے جو جان و مال۔ اہل وعیال کی محبت برفوقیت لے جائے ''

آ گے فرماتے ہیں:

''اسسلسلہ میں ان تمام مخالف اسباب ، محرکات سے محفوظ اور محتاط رہنے کی ضرورت ہے جواس محبت کے ستونوں کوخٹک بیاس کو کمز ور کرتے ہیں ، جذبات ، احساسات محبت میں افسر دگی ، سنت پڑمل کرنے کے جذبہ میں کمزوری ، اور آپ کو دانا ہے ہیں ، ختم الرسل ، مولائے کل ہمجھنے میں تر دداور سیرت کے مطالع سے روگردائی اور بے توجھی کا سبب بنتے ہیں ۔ سورہ احزاب ، سورہ جرات ، سورہ فتح وغیرہ قرآئی سورت کے عائز مطالعہ اور تشہد و نمازِ جنازہ میں درودو صلوۃ کی شمولیت پر غوروفکر ، قرآن میں درود کی ترغیب اور درود کی فضیلت میں بکثرت وارد ہونے والی احادیث کا راز ہمجھنے کا یہ لازی نتیجہ نکلتا ہے کہ رسول اللہ کے بارے میں ایک مسلمان سے اس سے کچھزیادہ مطلوب ہے جس کوصرف قانونی اور ضابطہ کا تعلق کہا جاتا ہے جو کھن ظاہری اطاعت سے پورا ہوجاتا ہے ۔ بلکہ وہ پاس ادب محبت اور شکر وامتنان کا جذبہ بھی مطلوب ہے جس کے سرچشے ول کی گرائیوں سے پھوٹے پاس ادب محبت اور شکر وامتنان کا جذبہ بھی مطلوب ہے جس کے سرچشے ول کی گرائیوں سے پھوٹے ہوں ، جورگ وریشہ میں سرایت کر گیا ہو ۔ اس پر محبت احترام اور احترام آ میز محبت کو قرآن نے تورک وریشہ میں سرایت کر گیا ہو ۔ اس پر محبت احترام اور احترام آ میز محبت کو قرآن نے تورک وریشہ میں سرایت کر گیا ہو ۔ اس پر محبت احترام اور احترام آ میز محبت کو قرآن نے تورک وریشہ میں سرایت کر گیا ہو ۔ اس پر محبت احترام اور احترام آ میز محبت کو قرآن نے تورک وریشہ میں سرایت کر گیا ہو۔ اس بر محبت احترام اور احترام آ میز میں سرایت کر گیا ہو ۔ اس بر محبت احترام اور احترام آ میز میں سرایت کر گیا ہو۔ اس بر محبت احترام اور احترام آ میز میں سرایت کو قرآن ہے۔ ''

صحابہ ﷺ کے چندوا قعات کی طرف رہنمائی کر کے، آ گے فر ماتے ہیں:

''اس عثقِ رسول ﷺ سے ان علائے را تخین ، مصلحین ، مجددین ، زعماء قائدین کو وافر ملا۔
جنہوں نے دین کی حقیقی روح کواپنے اندر جذب کرلیا تھا اور جن کے مقدر میں دین وملت کے احیاء
وتجدید کا اہم کارنامہ انجام دینا تھا۔اس پاک محبت کے بغیر جوشر عی احکام وآ داب کے تابع واسوہ صحابہ ﷺ
کے اتباع وتقلید کے ساتھ ہو۔اسوہ رسول ﷺ کی کامل پیروی واتباع ، جادہ شریعت پر استواری ، نفس کا دیا نتدارانہ محاسبہ اور عسر و پیر اور طبعیت کی آمادگی وگرانی (منشط مکر) میں خدا ورسول ﷺ کی فرما نبر داری ممکن نہیں۔ یہی (کثیر النوع) نفسیاتی امراض کا علاج تزکیہ نفس اور اصلاحِ اخلاق کامؤثر ذریعہ ہے۔
محبت کی ایک لہرخس وخاشاک کو بہا لیے جاتی ہے اور رگ وریشہ جسم وجان میں اس طرح دوڑ جاتی اور جذب ہوجاتی ہے۔

شاخِ كُل ميں جس طرح بادِسِر گاہی كانم

مسلمان جو بھی خداور سول ﷺ کے عشق کی بدولت شعلہ بجوالہ تھے اس کے بغیر چوب خشک اور سرد کا خاکستر بنے ہوئے ہیں۔ (البلاغ صفرالمظفر ۱۳۰۵ ھ)



تو حیدگی امانت سینوں میں ہے ہمارے آسان نہیں مٹانا نام و نشان ہمارا فطرتی عقیدہ!

ہے محفوظ اور یاک رکھتاہے۔

اسلام ہمیں بی تعلیم دیتا ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ شانہ کو کا ئنات کے ایک ایک ذرے کاعلم ہے اسی طرح اس پر قدرت بھی ہے اور کا ئنات کی کوئی چیز چھوٹی ہویا بڑی، نہاس کے علم سے باہر ہے اور نہ اس کے حکم، قضاوقدر سے آزاد۔

کیا ہے۔فلسفیانہ عقیدہ کالازمی نتیجہ یہ ہے کہ خداواحدایک ایسی ہستی ہے جس کے لئے تعطل لازم وضروری

بن جاتا ہے۔قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ وہ سمیج اور بصیر ہے۔سنتا ہے دیکھتا ہے۔ بلاشبہ وہ قدرت کاملہ کے
ساتھ قادر ہے رصفات رحم وکرم کے ساتھ رحیم وکریم ہے البتہ اس کی صفات جیسے مع وبصر کے ساتھ کلوق کے
دیکھنے اور سننے کا ، دور کا تعلق یا مشابہت بھی نہیں۔ جس طرح وہ اپنی ذات میں ممتاز اور یکتا ہے اسی طرح صفات میں بھی ہے

﴿ ليس كمثلِه شيء وهو السمِيع البصير ﴾ دونهيں ہےاس كى طرح كاساكوئى اوروہ سنتا بھى ہے اورد يھتا بھى۔'' مؤمن كا حال!

مؤمن کی نگاہ ہر حال میں ذات باری تعالی پر ہوتی ہے۔ تکلیف ہویا راحت ، اسی پر تو کل کرتا ہے۔ بید دنیا عالم اسباب ہے اور اللہ جل شانہ مسبب الاسباب ہے۔ انہوں نے ساری اشیاء میں اسباب واثر ات خودر کھدیئے ہیں۔ اسلام کی تعلیم میں کے کہان اسباب پر تکمیدواعتماد کر کے موثر حقیقی سے نگاہ ہرگز نہ ہٹا کیں۔ کیونکہ ہرقتم کے حوادث اور مصالب میں کام بنانے والا وہی اللہ رب العزت ہے۔ کہاں ہر دکھ در داور تکلیف میں اسی کی طرف رجوع کرنا چاہیے حدیث شریف میں آتا ہے:

((يسئل احد كم ربه حاجته حتى شع نعله اذا انقطع فانه لم يتيسر لم يتيسر))

'' چاہیے کہتم میں سے ہرایک اپنی حاجت خدا ہی سے مانگے پہل تک کہ جوتے کا تسمہ بھی ، جب وہ ٹوٹ جائے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اگر آسانی نہ فرماویں تو جوتے کا تسمہ پیر نہیں آسکتا۔''

اسی پربس نہیں۔ دینِ اسلام میں معاملات میں بھی بنیادی طور پراس بات کا خیال رکھا گیا ہے کہ تمام انسانی اعمال واقوال کا مقصد حکم الہٰی کی بجا آوری ہے۔ اگر ایک باپ اپنے بیٹے پرخرج کرتا ہے یا ایک بیٹا اپنے باپ کی تعظیم و تکریم کرتا ہے تو نیت یہ ہونی چاہئے کہ اللّٰد کا حکم پورا کرنے کے لئے یہ کام کیا

جار ہا ہے اور یہی نیت سب دوسرے لوگوں کے ساتھ تعلق یا محبت اور تعظیم اور زندگی کے دوسرے معاملات میں جاری وساری رکھنی چاہیے۔اگرایسے اعمال سے اپنے نفس کو بھی کچھ حصہ ضرور ملے گالیکن ذاتی حظ نفس کا حصول ہر گزمراد و مقصور نہیں ہونا جا ہے۔

بلاشبہ میں پیم ویا گیا کہ اللہ تعالی کے ساتھ تعلق رکھنے والے لوگوں انبیاء کیہم السلام اصحابِ رسول اور صلحاءِ امت سے محبت کیا کریں اور اللہ تعالی کے سب شعائر کی تعظیم و تکریم کریں اور ان کی ادنی گستاخی اور بھاء نبی ہے جیس کی ساتھ ہی دیا گیا کہ سی بھی مخلوق کی بندگی نہ کریں اور نہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی صفات میں کسی کوشریک کریں اور نہ سی بزرگ ، عالم یہاں تک کہ پیغیر کے ساتھ وہ رویہ اور معاملہ اختیار نہ کریں جو صرف اور صرف اللہ رب العزب کاحق ہے اور اسی کے ساتھ کیا جاتا ہے۔

## صحابه کرام کی تو حیداور جذبهٔ جهاد!

یہی تو حید دین اسلام کی اصل اور اساس ہے جس پر ہمارے دونوں جہانوں کی فلاح ونجاح کا دارو مدار ہے۔ یہی ہماری آخرت کی کامیا بی کی ضامن ہے۔ اس کے بغیرانسان عذا ہے جہنم سے نہیں پُ سکتا اور نہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور نبی کریم کی شفاعت کا مستحق ہوسکتا ہے۔ یہی وہ ایمان تھا جس نے صحابہ کرام کی کے قلوب کو اللہ تعالیٰ کی محبت اور عظمت سے معمور کر رکھا تھا۔ مخلوق کا کمال و جمال دنیا کی طاہری چیک دمک اور شان و شوکت ان کی نظروں میں پہنے تھی۔ باوشا ہوں کا جاہ و حشم اور ان کے در باروں کی زیب وزیت ان کی نظروں میں مٹی کے بے جان جسموں اور ان کے رنگ وروغن سے زیادہ نہیں ایک کا گفار کے ساٹھ الر کے ساٹھ الر نے ساٹھ الر نے ساٹھ الر نے ساٹھ الر نے ساٹھ الے میں فور مردہ ہے۔ ان کی اولاد کفار کے مقابل ہیں اور یہ یقین تھا کہ جس دل میں ذکر الہی نہ ہووہ تو مردہ ہے۔ ان کی اولاد کفار کے مقابلے میں خون میں لت بت ، تر ہے ہوئے شہید ہوتے تو وہ خوش ہوتے اور اس پو فخر کرتے اور جب کفار کے ماتھ لڑنے میں ان کی روح نکلی تو چنخ مار کر یکار تے کہ ہم کا میاب ہو گئے۔

صحابہ کرام ہاللہ تعالی کے لئے آپس میں ایک دوسرے کی تعظیم و تکریم اور محبت کرنے والے،
اپ دوسرے بھائیوں کواپنی ذات پر مقدم رکھنے والے، ایک بھائی کی تکلیف پرسب بآرام ہونے
والے سے، اس کے برعکس اللہ بی کے لئے اس کے دشمنوں کفار ومشرکین سے شدید بغض اور نفرت
رکھنے والے سے ان کی تمام تر نفرت دشمنانِ دین اور اغیار کے خلاف استعال ہوتی تھی جب کہ خود
آپس میں شیر وشکر تھے اللہ عالی کی حاکمیتِ اعلی اور اقتدارِ مطلق کے تفاضے اور مطالبے نہ صرف سے
دل اور سجی زبان سے قبول کرنے والے سے بلکھ ملی زندگی سے انہیں ثابت کرنے والے اور یقین کامل
وصادق کا نمونہ پیش کرنے والے سے۔

# توحيد كثمرات!

بلاشبه اگرکوئی توحید اسلام کو سیجول سے اپنائے اور اپنی تمام اغراض، نفع ونقصان کا مرکز صرف ایک ذات رب العالمین کوقر اردے اور عملاً بھی اپنے آپ کوسرف اللہ وحدہ لاشریک کے سپر دکردے اور اللہ ورسول کے احکام کے سواکسی اور کے احکام پراپی زندگی کا دارو مدار ندر کھے تو اس کے دل پر اخبات وخشوع، استقلال، تو کل اور اخلاص کی وہ انتہائی تو ت آجائے گی اور وہ ہر مخلوق سے بے نیاز ایک نڈر مجاہد بن جائے گا۔ اور وہ کسی دجال و مکار اور غیر اللہ کے سامنے جھکنے اور اس کے سامنے ذلیل ہونے سے محفوظ رہے گا اور دنیاوی مصائب و تکالیف سے اس پر گھبر اہٹ اور بے چینی طاری نہیں ہوئے۔ بلکہ اس سے وہ دل میں ایک سرورمحسوس کرے گا۔

کیونکہ جس شخص کواس بات پر یقین ہوکہ اس کا خالق وما لک ایک قادر مطلق ذات ہے جوانتہائی مہر بان اور رحم کرنے والا ہے رجس فتم کی خیر ورحمت بھی اس کو پہنچی ہے محض اللہ جل شانہ کے فضل سے پہنچی ہے ۔ کوئی دوسرانہ اسکے عطا کرنے پر قادر ہے اور نہ روک دینے کی قدرت رکھتا ہے اور اس کی قسمت بننا اور بگڑنا سوائے اللہ تعالیٰ کے کسی دوسرے کے اختیار میں نہیں اور وہی اسے ہرفتم کے ضرر

سے بچانے والا ہے۔اگراللہ تعالیٰ نہ چاہت تو غیراللہ چاہے کوئی بھی ہواسے نقصان نہیں پہنچا سکتا اور مخلوق کیسی ہی کیوں نہ ہواسے کوئی چین اور سکون نہیں دے سکتی ہے اور صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہی اسے راحت واطمینان دے سکتی ہے اور بیعقیدہ اس کے دل ود ماغ پر چھا کراس کا حال بن جائے تو وہ صرف ایک اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اسی کامخاج رہے گا، در، در کی بھیک ما نگنے اور مخلوق کی عملی وفکری ہوشم کی مرف ایک اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اسی کامخاج رہے گا، در، در کی بھیک ما نگنے اور مخلوق کی عملی وفکری ہوشم کی پرسشش سے نج جائے گا۔ دنیا ہی میں اسے جنت کا مزہ ملے گا اور وہ ساری دنیا سے بے نیاز خوف وخطر سے بالاتر زندگی گزارے گا اس کا دل دنیا کی سی قوت سے نہیں گھبرائے گا۔ یہی عقیدہ اس کو وطنیت، رنگ ونسل کی برتری، جسمانی طاقت اور دولت کے غرور ،خود غرضی نفس پرستی ،تن پروری، حسد وبغض اور دیگرر ذائل ،خرافات واو ہام سے بالکل یاک وصاف کر دے گا۔ دنیاوی مال ومتاع سے اگر چہ اس کا گھر خالی ہوگا۔ لیکن اس کی آنکھوں سے الحمینان واستغنا کا نور چھلکتا ہوگا اور پیشانی میں قناعت اور گھر خالی ہوگا۔ بیخدا کا ہوگا ورخدا اس کی آنکھوں سے الحمینان واستغنا کا نور چھلکتا ہوگا اور پیشانی میں قناعت اور سکون کی چک ہوگی۔ بیخدا کا ہوگا ورخدا اس کی آنکھوں ہوگا۔ بیخوا۔

افسوس کہ آج اغیار تو رہنے دیں ،اپنے بھی اس تو حیدِ مطلوب سے روز بروز دور ہوتے جارہے ہیں۔ایک طرف تو بعض اہل تو حید ہوتے ہوئے ادب واحترام کی حدود سے تجاوز کر کے مخلوق کی عبادت اوران کو سجدہ ، رکوع کرنے گئے ہیں۔دوسری طرف تو حید کے دعوے دار اسلاف کی عظمت وشان گھٹانے اوران کی بےاد بی اور گستاخی اوران پرسے اعتاد ختم کرنے ہی کو تو حید سمجھ کرامت میں نفاق اورافتراق کے تخم بورہے ہیں۔

کاش ہردوفریق افراط وتفریط سے ہٹ کرصحابہ کرام ہواورا پنے اسلاف کی طرح ایک اللہ پر ہرحال میں دل کی نگاہ جمائے قولی محبت اور تولی تو حید کی بجائے محبت میں رنگی ہوئی عملی تو حید کواپناتے تو پھر اقولی تو حید اور تولی تو حید اور محبت کا صرف زبانی جمع خرج مراد ہے جو کہ صرف بلند دعوُ وں کی حدید متحاوز نہ ہو۔

دیکھتے کے وہ کون ہی طاقت ہے جو کسی ایک مسلمان کو بھی ترجیجی نگاہ سے دیکھے۔

ہمیں جاننا چاہیے کہ ہمارے اسلاف کی عظیم فتو حات اور کا میابیاں صرف تو حید اور دینِ اسلام کو پوری طرح اپنانے میں مضم تھیں۔ وہ ہماری طرح صرف محبت یا تو حید کے نام پرشیریں اور دلچیپ تقریروں پراکتفا کرنے والے نہیں تھے، اللہ نہ کرے کہ ہم کہیں حضور کی کاس پیشین گوئی'' یہ فتہ اللہ فاری کے اللہ نہ کرے کہ ہم کہیں حضور کی کاس پیشین گوئی'' یہ فتہ اللہ فاریک نانہ ایسا آئے گاجس میں تقریریں اور بائیں تو کھل جائیں گی اور عمل بند ہوجائے گا) کے مصداق بن جائیں۔

اللهم ارِ ناالحق حقا و ارزقنا اتِباعه وارِ ناالبا طِل باطِلا و ارزقنا اجتِنابه ربنا تقبل مِنآ إنك انت السمِيع العليم-

والحمد لِلهِ ربِ العلمين والصلوة والسلام على خاتم النبيين وعلى اله واصحابه اجمعين-

كر بوغه شريف

نعبان:۲۰۸۱ سهرایریل ۱۹۸۷